#### نهرست

| 1  | ادارىير                                               |
|----|-------------------------------------------------------|
|    | ِرُّ الْوَالِكَيْنِوَصِلَةُ لُأَرْحَامِر ﴿ هِلْسِ ا ﴾ |
|    | رشتہ داریاں دوطرح کی ہوتی ہیں                         |
|    | صلہ رحمی کسے کہتے ہیں ؟                               |
|    | صلہ رحمی کی مختلف شکلیں                               |
|    | باب کے عنوان کاخلاصہ                                  |
|    | خصوصی تاکید کاایک نرالا انداز                         |
|    | ڈبل پیانے کیسے ؟                                      |
| 17 | عقل مندوں کے کچھ اوصاف                                |
| 18 | ماں باپ کے ساتھ اچھے سلوک کا تاکیدی حکم               |
|    | ايمان افروزواقعه                                      |
| 20 | مسلمان ہر معاملہ میں اللہ تعالیٰ کا حکم دیکھاہے       |

| 21 | آیک بهترین مثال                             |
|----|---------------------------------------------|
| 22 | جہاں اللہ تعالیٰ کی نافرمانی ہورہی ہو       |
| 24 | والدین کے بوڑھاپے کابورالحاظ رکھو           |
| 25 | ا يک سوال، دور ڐِ عمل                       |
| 26 | ان کو"اُف "تک نه کهو                        |
| 27 | ماں باپ کی محبت ہی بے غرض ہوتی ہے           |
| 28 | ماں نے تکلیفوں پر تکلیفیں جھیلیں            |
| 29 | سب سے زیادہ پبندیدہ عمل                     |
| 30 | ہمارے اور صحابہ کرام کے مزاج کا فرق         |
| 31 | سوال ایک؛جواب مختلف کیوں ؟ایک عمدہ مثال     |
| 33 | نبی کریم (مَنَّالَّیْمِ ) طبیب ِ روحانی تھے |
| 34 | وفت کے تقاضہ کو پورا کرنے کانام دین ہے      |
| 35 | اپنے معاملہ میں فیصلہ کا بہترین طریقہ       |
| 35 | خلاصه کلام                                  |

| 37 | بِرُّ الْوَالِدَيْنِ وَصِلَةُ الْأَرْحَامِ ﴿ فَجَلِّس ٢ ﴾ |
|----|-----------------------------------------------------------|
| 38 | باپ کا حق ادا کرنے کی ایک صورت                            |
| 40 | جو الله تعالی پر اورآخرت کے دن پر ایمان رکھتاہو           |
| 41 | صله رحمی کی مخضر تفصیل                                    |
|    | صله رحمی کااد نی درجه                                     |
|    | روزی کی تنگی کاسب سے بڑاسبب                               |
| 45 | نکمزوروں کی وجہ سے روزی دی جاتی ہے                        |
| 46 | پېلاشىطانى حربە                                           |
| 47 | دوسر اشیطانی حربه                                         |
| 48 | رشته داری کی اپیل                                         |
|    | رشتہ داری کوزبر دست گار نٹی ملی ہے                        |
| 53 | دولت اور کرسی کا نشه                                      |
|    | حسن سلوک کاسب سے زیادہ حق دار کون؟                        |
|    | وه آدمی ہلاک وبربادہو                                     |

| مال باپ ی میم کاوروناک منظر                             |
|---------------------------------------------------------|
| ایک افسوس ناک واقعہ                                     |
| ایسے موقعہ کوضائع نہیں کرناچاہیے                        |
| بِرُّ الْوَالِكَيْنِ وَصِلَةُ الْأَرْحَامِ ﴿ هِلَسَ ٣ ﴾ |
| كثير الو قوع شكايت خدمتِ نبوى ميں                       |
| اپنافیصلہ کسی غیر جانبدار سمجھدار آدمی سے کرایاجائے     |
| اکابر کاطر زِ عمل                                       |
| ان کے منھ میں گرم را کھ                                 |
| ا یک مدد گار فرشته کاساتھ                               |
| موسمن کی سوچ بڑابدلہ ہونی چاہیے                         |
| جو آدمی روزی میں بر کت کاطالب ہو                        |
| ایک سوال اور اس کاجواب                                  |
| حضرت ابوطلحہ (وٹاٹیمۂ) کار شتہ داروں کے ساتھ حسن سلوک   |
| ماں باپ کی خدمت جہاد بھی اور ہجرت بھی                   |

| 74 | اہم سے روک کر غیر اہم میں ڈالناشیطانی حربہ ہے          |
|----|--------------------------------------------------------|
| 76 | صلہ رحمی کرنے والا کون ہے؟                             |
|    | ہر برتن سے وہی ٹیکتاہے جواس کے اندر ہو تاہے            |
| 78 | ہارون رشیر اورایک غلام                                 |
|    | پھر ایک وقت آئے گا                                     |
| 80 | رشته داری کی دعا                                       |
| 80 | افضلیت موقع محل کے اعتبارسے ہوتی ہے                    |
| 82 | غير مسلم رشته داراور حسن سلوك                          |
| 85 | بِرُّ الْوَالِدَيْنِ وَصِلَةُ الْأَرْحَامِ ﴿ فِجلس ۗ ﴾ |
| 88 | صدقه اور ہدیہ میں فرق                                  |
|    | ز کوۃ اصل زیور ہی میں ہے                               |
|    | بنیادی تعلیمات میں سے صلہ رحمی بھی ہے                  |
|    | مصروالوں کے ساتھ حسنِ سلوک کی تاکید                    |
|    | اسلام میں ذمی کے حقوق کی رعایت                         |

| 95  | مصروالوں کے ساتھ حسنِ سلوک کی وجہ                         |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| 96  | اپنے رشتہ دارول کوڈرایئے                                  |
| 98  | رشتہ داری کے حق کی ادائیگی میں کفرمانع نہیں               |
| 99  | جنت اور جہنم والے اعمال                                   |
| 100 | اس صدقہ پر دوہر ااجر و ثواب ہے                            |
| 101 | بیٹے سے اس کی بیوی کوطلاق دینے کا کہہ سکتاہے؟             |
| 102 | زیاد تیاں دونوں طرف سے ہوتی ہیں                           |
| 103 | جنت کاسب سے عمدہ دروازہ                                   |
| 104 | خالہ بھی ماں کے درجہ میں ہے                               |
| 104 | شانِ ورود                                                 |
| 105 | صلہ رحمی کا حکم شروع ہی سے دیاجا تاتھا                    |
| 107 | نُحْرِيْمُ عُقُوْقِ الْوَالِكَيْنِ وَقَطِيْعَةِ الرَّحِمِ |
| 109 | ما قبل سے ربط                                             |
| 110 | ہر گناہ بڑاہے                                             |

| صغیره و کبیره اور ان کا حکم            |
|----------------------------------------|
| ا یک مثال                              |
| ہر مسلمان کوبیہ بھی معلوم کرلیناچاہیے  |
| سب سے بڑے دو گناہ                      |
| ایک اور سب سے بڑا گناہ                 |
| چار بڑے گناہ                           |
| قشم کھانے کے متعلق تفصیل               |
| يمين لغو                               |
| والدین کو گالی دینابڑا گناہ ہے         |
| معاشره میں رائج ایک نبیره گناه         |
| قطع رحمی کرنے والاجنت میں نہیں جائے گا |
| ماں کے بارے میں خصوصی تاکید            |
| اولاد کوکسی کام کے لیے کس طرح کہیں ؟   |
| یه چزیں بھی حرام ہیں                   |

| 125           | فضول بحث میں پڑنا بھی ناجائز ہے                             |
|---------------|-------------------------------------------------------------|
| 127           | بہت زیادہ سوال کرناحرام ہے                                  |
| 128           |                                                             |
| 128           | حضرت عثان (رخالتُهنه) كا واقعه                              |
| 131           | حضراتِ صحابہ اور ہمارے نظریہ میں فرق                        |
| لزَّوْجِةِ133 | <u>ڣ</u> ؘڞؙڶؠؚڗؚٲؙڞڽۊٙٲ؞ؚٵڵٲؙٮؚؚۊٵڵٲؙ۠ڡؚۨڔۊٵڵٲؘؙٛٛڠٵڔٮؚؚۊٵ |
| 134           | ما قبل سے ربط                                               |
| 135           | سب سے بڑی نیکی رہے                                          |
| 136           | دوست كادوست                                                 |
| 137           | اسی سے ترقی ہوتی ہے                                         |
| 138           | حضرت عبدالله بن عمر (وظائفهٔ) كاقصه                         |
| ملوک کے طریقے | والدین کے انتقال کے بعد ان کے ساتھ حسن س                    |
| 141           | مرنے کے بعد بھی ثواب                                        |
| 143           |                                                             |

| 144 | حضرت سيخ (نورالله مر قدهٔ) كاطرزِ عمل                                    |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|
| 144 | ایصالِ ثواب سے زیادہ دعا کااثر ہوتاہے                                    |
| 145 | دعا آسان کام ہے                                                          |
| 146 | مغفرت کی دعا کا قاعدہ                                                    |
| 146 | والدین کے ساتھ حسن سلوک کی دوسری شکل                                     |
| 148 | والدین کے ساتھ حسن سلوک کی تیسری شکل                                     |
| 148 | والدین کے ساتھ حسن سلوک کی چو تھی شکل                                    |
| 149 | حضرت عائشه کو حضرت خدیجه پرغیرت                                          |
| 151 | ہمارے معاشرہ کی ایک خرابی اور اس کاعلاج                                  |
| 152 | کسی کی بد عملی شہبیں انصاف کے تقاضوں سے نہ ہٹاوے                         |
| 153 | بنده طاقت ِ انتقام نه دارد                                               |
| 154 | بیوی کی سہیلیوں کے ساتھ حسنِ سلوک کرنا                                   |
| 155 | نسبت اور تعلق کی وجہ سے حچوٹو ل کااکرام کرنا                             |
| 157 | اِ كُرَامُرأَهُلِ بَيْتِ رَسُولِ اللهِ (صَّالِتُيْرٌ) وَبَيَانِ فَضْلِهِ |

| 158 | اہل بیت کے اگرام کی قضیلت                                     |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| 159 | اہلِ ہیت سے کون مرادہے؟                                       |
| 161 | ہر سید علوی ہے، لیکن ہر علوی کاسید ہو ناضر وری نہیں           |
| 162 | دلوں کے تقویٰ کی بات                                          |
|     | نبی کریم (صَّلَاتَیْمِ ) کی محبت ایمان کا جزوہے               |
|     | نبی کریم (مَنَّالَیْمِیِّمُ) کی محبت سب سے زیادہ ہونے کی دلیل |
|     | محبوب سے متعلق چیزوں کی محبت                                  |
| 166 | مقامِ غديرِ خُم كاخطبه                                        |
| 168 | خطبهٔ غدیر خم کا پس منظر                                      |
| 170 | میں جس کادوست، علی تھی اس کے دوست                             |
| 170 | شیعوں کی تردید                                                |
| 173 | اہل بیت کے بارے میں تاکید                                     |
| 174 | اہل بیت کامصداق                                               |
|     | اگر نبی کریم (سُلَاللَّهُ اِللَّهُ ) کی روحانی توجهات چاہئیں  |

|                                               | آج ہم تمہاری عزت افزائی کرتے ہیں                                                            |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 179                                           | سادات كاخيال ركھنے كاانعام                                                                  |
| 180                                           | شریف زادی سیدانی کادرد انگیزواقعه                                                           |
| 183                                           | سادات کے اگرام کے لیے نسبت ہی کافی ہے                                                       |
| 185                                           | اگرسید بدعمل ہو                                                                             |
| 186                                           | نوزٌ علیٰ نور                                                                               |
| 187                                           | تبركات كب كام آسكته بين ؟                                                                   |
| ر الله على 190                                | تُوقِيُّهُ الْعُلَيَّاءِ وَالْكِيَّا، وَأَهُلِ الْفَضِّلِ ﴿ فِيلِيا                         |
| •                                             |                                                                                             |
| 191                                           |                                                                                             |
|                                               | باب كاعنوان                                                                                 |
| 191                                           | باب کاعنوانمعاشره میں خوبیاں اس طرح تھیلتی ہیں                                              |
| 191<br>192                                    | باب کاعنوانمعاشره میں خوبیاں اس طرح سچیلتی ہیں<br>معیار بدل گیا                             |
| <ul><li>191</li><li>192</li><li>193</li></ul> | باب کاعنوان<br>معاشرہ میں خوبیاں اس طرح تھیلتی ہیں<br>معیار بدل گیا<br>اکرام کس کا کیاجائے؟ |

| اچھائیوں میں تنزلی کی وجہ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | 197 |
|---------------------------------------------------------------|-----|
| كيايه دونون برابر موسكتے ہيں ؟                                | 198 |
| منصبِ المامت کی تفصیل                                         | 199 |
| امامت کاسب سے زیادہ حقد ار کون؟                               | 201 |
| مهمان از خودامامت نه کرائے                                    | 202 |
| کسی کی خاص بیٹھک پر مت بیٹھو                                  | 203 |
| صفول کی در شکّی کاایک بڑادنیوی فائدہ                          |     |
| امام کے قریب کون کھڑارہے؟                                     | 206 |
| بزرگوں کی مجلس کے آداب                                        | 207 |
| سبجھ دار مجھ سے قریب رہیں                                     | 208 |
| زمین کاسب سے پیندیدہ طکڑا                                     | 208 |
| فارغ وقت گذارنے کی جگہ                                        | 210 |
| غزوهٔ خيبر کاپس منظر                                          | 211 |
| ا يك واقعه                                                    | 213 |

| 214 | آیک مسئله                                                     |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| 215 | کسی کے سامنے بات پیش کرنے کاادب                               |
| 216 | تدفین میں بھی اہلِ قرآن کو فضیلت حاصل ہے                      |
| 219 | وُقِيْرُالْعُلَمَاءَوَالْكِبَارِوَأَهُلِالْفَضْلِ ﴿ هِلِس ٢ ﴾ |
| 220 | جو عمر <b>می</b> ں بڑاہو اس کالحاظ شیجئے                      |
| 221 | یہ بھی اللہ تعالیٰ کی تعظیم ہے                                |
| 222 | خاص دینی مزاج؛اعتدال                                          |
| 225 | غلوسے بچانے کااہتمام                                          |
| 226 | خلاصه کلام                                                    |
| 226 | اعتدال کی ایک اور مثال                                        |
| 229 | وہ ہم میں سے نہیں                                             |
| 229 | لوگوں کے مقام ومرتبہ کے مناسب معاملہ کیاجائے                  |
| 231 | حضرت عمر(رخلتینه) کی مجلس شوریٰ کے رکن                        |
| 232 | عالم بڑا ہے،چاہے وہ حچیوٹاہو                                  |

| حضرت عمر (رفانتي) كا قرآن پر عمل كاا تهمام                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| قصہ کا سبق                                                                        |
| بڑوں کی مجلس میں ان کالحاظ کرناچاہیے                                              |
| بوڑھوں کا اکرام،اوردنیوی انعام                                                    |
| ہے یہ گنبد کی صدا؛ جیسی کم ولیسی سنے                                              |
| اگر عالم کو تاہی کرے تو؟                                                          |
| اگر عذاب دینا چاہتے                                                               |
| اہلِ علم کے متعلق ایک نہایت اہم مضمون                                             |
| ہم لوگوں سے یہ عہد لیے گئے                                                        |
| چارفشم کے عذاب                                                                    |
| امت کے بے و تون                                                                   |
| كفركاانديشه                                                                       |
| قابلِ غور چندباتیں                                                                |
| زيارةُ أَهل الْخَيْرِ وَهُجَالَسَتُهُمْ وَصُحْبَتُهُمْ وَهُجَبَّتُهُمْ ﴿ هِلس ا ﴾ |

| 256 | عنوان کی وضاحت                                           |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 257 | قرآن میں سب سے زیادہ ذکر حضرت موسیٰ (عَالِیَّلِاً) کا ہے |
| 258 | اس ذات کی محبوبیت کا کیا عالم ہو گا؟                     |
| 260 | حضرت موسیٰ کاجواب،الله کاعتاب                            |
| 262 | عزم پخته بو                                              |
| 263 | ا پنی ذات پر اعتماد نه هو                                |
| 265 | حضرت موسیٰ (عَلَیْمُ اِلْ) کی گوشالی                     |
| 266 | حضرت خضر(عَلَيْمِاً) سے ملاقات                           |
| 267 | نگوین                                                    |
| 268 | شیاطین اور تکوینیات                                      |
| 270 | تشريع                                                    |
| 271 | حضرت خضر(عَلَيْلًا) كو تكوينيات كا علم دياً كيا تها      |
| 272 | کامیابی تکوینیات کے علم پر موقوف نہیں                    |
| 273 | آپ سے ضبط نہ ہو سکے گا                                   |

| سفر شروع هوا                                                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| تخته تورّديا                                                                                |
| يه كياكيا؟                                                                                  |
| جدائی کاونت آگیا                                                                            |
| عين احسان شاسي.                                                                             |
| دوسر اراز                                                                                   |
| نیکی کی برکت، پشتها پشت تک                                                                  |
| اولاد کے لیے کیا فکر کریں ؟                                                                 |
| يہ ہماراموضوع نہيں ہے۔                                                                      |
| ا يك خان صاحب كا واقعه                                                                      |
| تبعرے نہ کریں                                                                               |
| وہ مالک ہے جوچاہے کرے                                                                       |
| زِيَارَةُ أَهْلِ الْخَيْرِ وَهُجَالَسَتُهُمْ وَصُحْبَتُهُمْ وَهُجَبَّتُهُمْ ﴿ هِجلس ٢ ﴾ 286 |
| تب سوچين گے                                                                                 |

| اييا نہيں ہو گا                                                                                                                                         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حضور (صَّلَى عَلَيْمًا) كو صحبت ِ صالحين كا حكم                                                                                                         |
| أم أيمن نے شيخين كورُلاديا                                                                                                                              |
| حضرت أم أيمن كاناز                                                                                                                                      |
| بڑوں کامعمول ملحوظ رہے                                                                                                                                  |
| پتے کی بات                                                                                                                                              |
| الله كى نسبت پرملا قات كاانعام                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                         |
| زِيَارَةُ أَهْلِ الْخَيْرِ وَهُجَالَسَتُهُمْ وَصُحْبَتُهُمْ وَهُحَبَّتُهُمْ ﴿ فِل ٣ ﴾ 300                                                               |
| زِيَارَةُ أَهْلِ الْخَيْرِ وَهُجَالَسَتُهُمْ وَصُحْبَتُهُمْ وَهُحَبَّتُهُمْ وَهُجَلَتُهُمْ هُجلس اللهِ عَلَى ال<br>جنت میں مُعانه بنانے کا آسان ننخہ    |
|                                                                                                                                                         |
| جنت میں ٹھکانہ بنانے کا آسان نسخہ                                                                                                                       |
| جنت میں ٹھکانہ بنانے کا آسان نسخہ<br>ان اعمال کو معمولی مت سمجھو                                                                                        |
| 301       جنت میں ٹھکانہ بنانے کا آسان نسخہ         302       ان اعمال کو معمولی مت سمجھو         نیک وبد ہم نشین کی مثال       بیک وبد ہم نشین کی مثال |

| صحبت كاكر دارا بو مسلم خولانی ( عرضه الله و ) كاقصه       | 30 |
|-----------------------------------------------------------|----|
| عجیب شیخ کامل کی صحبت کااثر                               | 30 |
| کیاد کیھ کر لڑکی پیندگی جائے؟                             |    |
| آپ کیوں زیادہ نہیں آتے؟                                   | 3: |
| دوستی صرف ایمان والول سے کرو                              | 3: |
| انسان اپنے دوست کے طریقہ پر ہوتاہے                        | 3: |
| حشر بھی محبت والول کے ساتھ ہو گا                          | 3: |
| محبت ہے لیکن عمل اس درجہ کا نہیں                          | 33 |
| سب کاکام بن گیا                                           | 3: |
| کوشش کر تارہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔         | 33 |
| اوصاف فطری ہوتے ہیں                                       | 33 |
| باہم مناسبت وعدم مناسبت پہلے دن سے ہے                     | 32 |
| حضرت اویس قرنی ( عن کی مناقب عضرت اویس قرنی ( عن که مناقب | 32 |
| چچھی نہیں ککھوائی                                         | 32 |

| شهرت کی زندگی پیند نه کی                                   |
|------------------------------------------------------------|
| روایت کا سبق                                               |
| بادشاہوں کاحال ہیے تھا۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| ہم کو بھی دعامیں نہ بھولیو                                 |
| بابر کت جگهوں کی زیارت کرنا                                |
| توجه نه دی جائے                                            |
| مدینهٔ منورہ میں روزانہ دو عمرے                            |
| فَضْلُ الْحُبِّ فِي اللهُ وَالْحَبِّ عَلَيْهِ ﴿ عِلْسِ ا ﴾ |
| صلح حديبي                                                  |
| حضرات صحابه کی خوبیاں                                      |
| انصار کی مہاجرین سے للد محبت                               |
| ایمانی حلاوت کے تین اعمال                                  |
| فَضْلُ الْحُبِّ فِي الله وَالْحَتِّ عَلَيْهِ ﴿ عِلْسَ ٢ ﴾  |
| عرش کے سائے میں سات آدمی                                   |

| سابیہ سے کیام ادہے؟       |
|---------------------------|
| امام عاول عام ہے          |
| نگیل خود پکڑ کرلائے       |
| خود كھاناپكايا            |
| كتن بچ ضالع كرديـ         |
| خواہشات کورام کرکے        |
| جس كادل مسجد مين الكابو   |
| فرشتوں کی آمین کاکیا؟     |
| سنن ونوافل كا مقصد        |
| اللّٰہ کے لیے باہم محبت   |
| اس کی بڑی قدروقیت ہے      |
| امتِ محدید کے یوسف        |
| تب تك صدقه قابل قبول نهين |
| اورآنسو آگئے              |

| 367 | <br>فَضْلُ الْحُبِّ فِي الله وَ الْحَبِّ عَلَيْهِ ﴿ مِجلس ٣ ﴾ |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| 368 | آج میں ان کوسامیہ دول گا                                      |
| 369 | جلال کا نکتہ                                                  |
| 370 | باہم محبت پیداکرنے کا نسخہ                                    |
| 371 | الله کی محبوبیت حاصل کرنے کا آسان عمل                         |
| 373 | انصار کی فضیلت                                                |
| 374 | فَضُلُ الْحُبِّ فِي الله وَالْحَبِّ عَلَيْهِ ﴿ هِلْسَ * ﴾     |
| 375 | انبیاء وشہداء رشک کریں گے                                     |
| 376 | بشارت سن لو                                                   |
| 378 | مشغول شخص کے انتظار کاادب                                     |
| 379 | ملا قات کا مناسب طریقه                                        |
| 379 | اللہ کی محبت کے حق دار                                        |
| 381 | يه وه نغمه ہے جو                                              |
| 382 | جب کسی سے اللہ واسطے محبت ہو                                  |

| 383      | حديث مسل بالمحبة                                                               |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 384      | معمولات پر پاپندی کی دعا                                                       |
| 385      | کیاتم نے ان کوبتادیا                                                           |
| لس≀﴾ 387 | علاماتُحبِّ اللهِ تَعَالَىٰ الْعَبُدَ وَالْحَتَّ عَلَى التَّخَلُّقِ بِهَا ﴿ هِ |
| 388      | محبت کی نشانی                                                                  |
| 389      | مقام محبوبيت                                                                   |
| 391      | الله تعالیٰ الیی قوم کو لائے گا                                                |
| 392      | دو کامول پراعلانِ جنگ                                                          |
| 393      | قبرسے تین پیغام                                                                |
| 394      | اُلٹی کیسے سید تھی ہو سکتی ہے؟                                                 |
| 396      | فوراً بد گمانی                                                                 |
| 398      | حضرت و حشی (رضی اللہ عنہ) کے اسلام کا قصہ                                      |
| 400      | حضرت و حشی (رضی الله عنه) کو کیوں منع فرمایا؟                                  |
| 402      | الله والول سے عداوت نہ رکھو                                                    |

| 402                           | اخبار لااعتبار                                                |
|-------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| 403                           |                                                               |
| 404                           |                                                               |
| نَحَلُّقِ بِهَا ﴿مِجلس ٢﴾ 405 | علاماتُ حبِّ اللهِ تَعَالَىٰ الْعَبْدَوَ الْحَتَّ عَلَى التَّ |
| 406                           | قرب بالفرائض                                                  |
| 407                           | نفس و شیطان کا ایک د هو که                                    |
| 408                           | ایک مثال                                                      |
| 409                           | نمازباجماعت کی تاکید                                          |
| 410                           | دو سری مثال                                                   |
| 412                           | قرب بالنوافل                                                  |
| 412                           | الله تعالی خود حفاظت کا انتظام کرتے ہیں                       |
| 414                           | شكر كس كوكهتے ہيں ؟                                           |
| 415                           | سارے دروازے کھلے ہوئے ہیں                                     |
| 416                           | الیی خیرات سے کیا حاصل؟                                       |

| 417                                     | مقبولیت ومر دودیت کامعیار                                                |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 419                                     | مقبوليت يافتنه                                                           |
| 420                                     | اللہ تعالیٰ ظاہر فرمادیں گے                                              |
| 420                                     | د لول پر حکومت                                                           |
| 422                                     | ایک صحابی کی ادا                                                         |
| 423                                     | شانِ نزول                                                                |
| 425                                     | التَّحْذِيْرُمِنَ إِيْنَآء الصَّالِحِيْنَ وَالضُّعْفَةِ وَالْمَسَاكِيْرَ |
|                                         |                                                                          |
| 426                                     | برا ابهتان، کھلا گناہ                                                    |
|                                         | برُ ابهنان، کھلا گناہ<br>غلط پار کنگ                                     |
| 428                                     |                                                                          |
| 428                                     | غلط پار کنگ                                                              |
| 428         428         429             | غلط پار کنگ<br>ٹیپ ریڈ یوزورسے بجانا                                     |
| 428         428         429         430 | غلط پار کنگ<br>ٹیپ ریڈیوزورسے بجانا<br>نمازسے تکلیف نہ دے                |

| 436 | جب صدیق(وٹائٹیۂ) نے فاروق (وٹائٹیۂ)سے معافی مانکی                          |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|
|     | اب وہ مجرم ہے                                                              |
|     | کیا شہیں معافی پیند نہیں ؟                                                 |
| 440 | میرے دوست کے معاملہ میں میراخیال نہ کروگے؟                                 |
| 441 | کہیں اللہ تعالیٰ تم سے مطالبہ نہ کرلے                                      |
| 443 | إِجْرَآءُ أَحْكَامِ النَّاسِ عَلَى الظَّاهِرِ وَسَرَائِرُهُمُ عَلَىٰ اللهِ |
| 444 | شک شبہ کرنے کی اجازت نہیں                                                  |
|     | تو ان کاراسته چپورڈدو                                                      |
| 446 | مجھے قال کا حکم دیا گیاہے                                                  |
| 447 | مگراسلام کے حق سے                                                          |
| 449 | کھود کرید کرنے کی ضرورت نہیں                                               |
| 450 | مجھے بیہ حکم نہیں دیا گیاہے                                                |
| 451 | ایک غلط طریقه                                                              |
| 452 | اب اس پرہاتھ نہیں ڈال سکتے                                                 |

| 453 | عين لڑائی ميں کلمه پڑھ ليا تو؟ |
|-----|--------------------------------|
| 455 | لاڈ لے، لاڈ لے زادے            |
| 457 | کیاتم نے اس کادل چیراتھا؟      |
| 458 | صحابه کی شان                   |
| 459 | کسی کاساتھ نہ دیا              |
| 460 | مجھے جر اُت نہیں ہوتی          |
| 461 | تب تم کیاجواب دوگے؟            |
| 162 | ر فورا نام بر سرگا             |



## ادارب

اس میں کوئی مبالغہ نہیں کہ مذہب اسلام پراگر سوجانوں سے بھی فداہواجائے تو اس كاحق ادانهيں ہوسكتا اليي ياكيزه تعليمات،اتنے اعلى اخلاق كوئى باطل مذہب بھلا كيونكر بتاسكتا ہے،اور پھر جامعیت اتنی ہر گوشہ اور جزئیہ کو کھول کرصاف اور دوٹوک بیان کر دیا گیا۔ معاشرے میں فرحت ومسرت کی لہریں دوڑیں توکیسے دوڑیں ؟ایسے کہ انسان اینے حقوق کو یس پشت ڈال کر دوسرے کے حقوق اداکرنے میں کیسوئی سے لگ جائے۔ سچ ہے!انسان اپنی دنیوی زندگی سے بھی اتباع شریعت وسنت کے بغیر لطف اندوز نہیں ہو سکتا۔ فیشن پرستی،مال و اسباب،زر وجائیداد سے کبرونخوت توحاصل ہوسکتا ہے،لیکن سکون قلب اور ماحول میں خوشگواری بغیراتباع شرع کے پیدانہیں ہوسکتی۔ آج لوگوں کے پاس سب کچھ ہے، کسی چیز کی کمی نہیں ،مال دولت کی ریل پیل ہے، کو تھیوں بنگلوں کی بہتات ہے،عہدوں اورڈ گریوں کی بھر مار ہے،اگر کمی ہے تو یا کیزہ تعلیمات اور اعلیٰ اخلاق کی،اوراسی وجہ سے زند گیوں سے چین و سکون رخصت ہو چکاہے۔ بھائی بھائی سے بولنے کو تیار نہیں،ماں کو اولادسے شکایت ہے، بیٹے کو والدین سے شکایت ہے، ہر ایک دوسرے کی شکایت کر تاہے، لیکن اینے گریبان میں جھانکنے کے لیے کوئی تیار نہیں۔جس قوم کے پاس قرآن ہووہ پریشان کیوں ہو۔زندگی کاکونساشعبہ ہے جس کے متعلق اسلام نے واضح رہنمائی نہیں گی۔وہ کونساسوال ہے جس کاجواب ہمارے

مذہب نے نہیں دیا۔ وہ کونی بیاری ہے جس کاعلاج نہیں بتایا۔وہ کونی بحث ہے جے تشنہ چھوڑدیا۔وہ کونی الجھن ہے جس کونہیں سلجھایا۔ حق یہ ہے کہ سارے مسائل ومشاکل ہماری ہی پیداکردہ ہیں۔ قرآن وحدیث مکمل ہے،بس عمل کرنے کی دیر ہے۔ہماری مثال اس آدمی کی سی ہے جسے اپنی بیاری کی دوامعلوم ہے،اوروہ اس کے پاس موجود بھی ہے،لیکن استعال کر تانہیں، کرنے کے لیےوہ تیار نہیں ہے۔اس کاکوئی کیاعلاج کرسکتا ہے؟دوا تو استعال کرتانہیں، بدپرہیزی کرکے مزید بیاریاں اپنہاتھوں پیداکرتا ہے۔قرآن کہتاہے: ﴿أَذَلُومُكُمُوهَا وَأَدْتُهُ لَهَا کَاوِهُونَ ﴾ یہ کسے ہوسکتا ہے کہ تم نہ چاہواور ہم زبردستی تم پر تھوپ دیں؟کرناتو ہمیں ہی پڑے گا۔ حضوراکرم ﴿اللهِ کَارشادہے: تم تود کمتی آگ میں کودنے کے چکر میں ہو اور میں تمہاری کمریں پکڑ کیڈ کرتم کو بچار ہاہوں۔اس سے زیادہ کوئی ہمارے لیے کیا کرسکتا ہے۔

اسلامی نبوی مقدس تعلیمات کاجو گلدسته امام نووی (رئیسی نے تیار کیاتھااس کو مہکانے اور اس کی خوشبو پھیلانے کاسلسلہ پچھلے کئی سالوں سے سورت میں حضرت اقدس مولانا مفتی احمد صاحب خانپوری رام جوہم جاری رکھے ہوئے ہیں ۔اللھمہ ذدفزد ۔اس عرصہ میں ''ریاض الصالحین''مکمل ہوکراب''الادب المفرد'کادرس جاری ہے۔فللہ الحید۔درس حدیث کی ان پُرنور مجالس میں احادیثِ رسول کے ترجمہ وتشر تکے کے ضمن میں علمی و عملی اورالہامی والقائی مضامین کا جو دریابہتاہے اس پر تبصرہ کرناکسی کی بساط نہیں ہے۔

"حدیث کے اصلاحی مضامین"کی پانچ جلدیں منظر عام پر آکر جو مقبولیت حاصل کر چکی ہیں وہ اس سلسلہ کی کامیابی اور قبولیت کی بین دلیل ہے۔اب اس سلسلہ کی کامیابی اور قبولیت کی بین دلیل ہے۔اب اس سلسلہ الذہب کی اگلی کڑی یعنی چھٹی جلد پیشِ خدمت ہے۔اس کے عنوانات یہ ہیں:

ا بِرُّ الْوَ الِدَيْنِ وَصِلَةُ الْأَزْحَام

یعنی والدین کے ساتھ حسنِ سلوک اوررشتہ داروں کے حقوق ادا کرنے کی تاکید

٢ تَحْرِيْمُ الْعُقُوْقِ وَقَطِيْعَةِ الرَّحِم

لیعنی والدین کی نافرمانی اور رشته داری کے حقوق ادا نه کرنے کی حرمت

 ضُلُ بِرِّ أَصْدِقَاء الأَبِ وَالْأُمْ وَالْأَقَارِ بِ وَالزَّوْ جِةِ

یعنی والدین، رشته داراور بیوی کے تعلق والوں کے ساتھ حسنِ سلوک کی تاکید

٣ اكْرَامُ أَهْلِ بَيْتِ رَسُوْ لِ الله (مَنَّ النَّيْرُ مِ)

یعنی اہلِ بیت کے اکرام کی نضیات

۵ تَوْقِيْرُالْعُلَمَآءِوَالْكِبَارِوَأَهْلِالْفَضْلِ

یعنی علماء، بروں اور فضل و کمال والوں کا احترام و تعظیم کرنا

٢ زيارةُأَهلِ الْحَيْرِ وَمُجَالَسَتُهُمْ وَصُحْبَتُهُمْ وَمُحَبَّتُهُمْ

لینی نیک لوگوں کی زیارت اور صحبت میں جانا اوران سے محبت ر کھنا

فضل الحبِّ في الله و الحبِّ عليه

لعنی اللہ کے واسطے آپس میں محبت رکھنے کی فضیلت اوراس کی تاکید

٨ علاماتُحبِاللهِ تَعَالَىٰ الْعَبْدَ

یعنی اللہ تعالی کی بندے سے محبت رکھنے کی نشانیاں

٩ التَحْذِيرُ مِنْ إِيْذَا وِالصَّالِحِيْنَ وَالضَّعْفَةِ وَالْمَسَاكِيْنَ

یعنی نیک اور کمزوروں کو تکلیف دینے سے اپنے آپ کو بحیانا

ا جُورَ آغَأَخُكَامِ النّاسِ عَلَىٰ الظَّاهِرِ وَسَوَ ائِرُهُمُ الَّىٰ اللهِ

یعنی ظاہرے مطابق معاملہ کرو۔دل کاحال اللہ کے حوالے کرو

یہ کل دس موضوعات ہیں ،انداز تووہی حسب سابق ہے موضوع کے مناسب آیات وروایات امام نووی(سُنِیُّ) منتخب فرماگئے ہیں جن کاترجمہ و تشر تک حضرت اقدس (دامت برکاتم) انتہائی سادہ اور عام فہم انداز میں فرماتے ہیں۔کیوں کہ مجمع میں علاء کے علاوہ عوام بھی خاصی تعداد میں ہوتے ہیں، مشکل سے مشکل اور دقیق سے دقیق بات بھی سمجھنا کسی کے لیے کچھ مشکل نہیں رہتا۔ بہت سی احادیث الیی آتی ہیں جن کا ترجمہ وتشر تکے پہلی بار اتنا واضح اور صاف ستھر اسننے ملتاہے، اور ضمنی علمی فوائد، مثالیں اور جو اہریارے اس کے علاوہ ہیں۔

ان دس موضوعات میں سے ہر موضوع سبق آموزنصائے وواقعات اور علمی و عملی فوائد پر مشتمل ہے، بہت سے نادرافادات ایسے ہیں جن کوالہامی والقائی قرار دینے کے علاوہ کوئی راستہ نہیں رہتا، اور بات کو مثالوں سے واضح کرنے کی جو خوبی اللہ تعالیٰ نے انبیاء کے بعدان کے حقیقی ورثاء کو عطافر مائی ہے، اس کے بہت سے نمونے اس جلد میں نظرسے گزریں گے۔

جس شخص کوامت کافکر دامن گیر ہوتاہے اس کی احوال امت پر نظر بھی ولیی ہی گہری ہوتی ہے۔نفسیات کی صحیح تشخیص اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت رام بوہم کو خصوصی دین ہے،اس کا تجربہ طالب علمی کے زمانہ سے ہورہاہے،اورالحمد للہ سے ملکہ ترقی پذیرہی ہے۔اس مجموعہ میں بھی دوران مطالعہ اندازہ ہوگاکہ امت کی کتنی صحیح نباضی فرمائی ہے۔اولاد کی تربیت کے معاملہ میں آپ کی نگاہ کتنی دوررس اورباریک بیں ہے اس کا اشارہ" توقیر العلماء" والے مضمون کے بعض ضمنی افادات میں ملے گا۔

اس کے علاوہ حضرت موسیٰ وخضر کے قصہ کے ضمن میں تکوینیات و تشریعیات کی تشریحی بھی انو کھی ہے۔ صلہ رحمی کے تعلق سے ہم میں کیاکو تاہیاں درآئی ہیں،اس کے مقابلہ میں شریعت کی اعلیٰ تعلیمات کیاہیں،ماں باپ کے ساتھ حسن سلوک کا حکم کتنا تاکیدی ہے، ان کی نافرمانی اور ایذارسانی کتنی خطرناک چیزہے،رشتہ توڑنے پر کیاوعیدیں ہیں ؛یہ اموراس جلد کے پہلے دومضامین میں پڑھنے ملیں گی۔عربی زبان کے مشکل مفردات کو آسان بناکر پیش کرنا بھی ایک خاص چیزہے۔

کوئی والدین کا کماحقہ حق ادانہ کرسکا،اب وہ نہ رہے توان کے حق کی ادائیگی کی کیا شکل ہے؟وہ بھی اسلام نے بتائی ہے۔یہ ہے مذہبِ اسلام کی جامعیت۔

شیطان انسان کو گمر اہ کرنے کے لیے کیسے کیسے حربے آزما تاہے،وہ بھی جگہ جگہ پڑھنے ملے گا۔

آیات وروایات کی تشریح کے ساتھ موقع ملتے ہی حضرت معاشرہ میں پنپ رہے منکرات پر تنبیہ بھی بحس وخوبی فرماتے چلتے ہیں۔ایسے بھی کئی نمونے ملیں گے "مال باپ کی تقسیم کادردناک منظر"وغیرہ عنوانات کے تحت الیمی چیزیں موجودہیں۔

امام نووی (عنی کے انتخاب کی خوبی ہے ہے کہ باب سے متعلق قولی روایات کے علاوہ فعلی روایات کے علاوہ فعلی روایات کجی لی ہیں ، ہے مہمیز بنتا ہے جذبہ عمل کے لیے۔ آنحضور (علیہ) نے جن امور کی تاکید اپنے ارشادات سے فرمائی، ان پر عمل کرکے بھی بتایا، اس کا اپنا اثر ہے۔

سابقہ مجموعوں کی طرح اس مجموعہ میں بھی مضمون کی مناسبت سے فقہی مسائل منفرد شان سے بتاتے چلے ہیں۔جہال ضرورت محسوس فرمائی اپنی بات کی تائید میں اسلاف کے

معمولات وواقعات پیش فرمادیئے۔گھریلواورخاندانی امور میں ہونےوالی کو تاہیوں پر نقدو تبصرہ کا حضرت کا اپناہی انداز ہے۔اس مجموعہ میں دیگرافادات کے علاوہ ہمارامعاشرہ ٹوٹ بچوٹ کا شکار کیوں ہے، اس کے باطنی اسباب کیاہیں،علاج کیا ہے؛خاص چیز ہے۔

عنوان ''اگرروحانی توجہات چاہئیں''کے تحت سادات پربات چلی توحق ادا فرما دیا۔ پھر کئی سبق آموزوا قعات سائے۔

اس کے علاوہ اس مجموعہ میں جوخاص طور پر پڑھنے اور توجہ دینے کی چیزیں ہیں،وہ یہ ہیں:

(۱) تو قیر العلماء کواس مجموعہ کی روح کہاجا سکتا ہے۔ پوراہی مضمون بہت دھیان سے پڑھنے کا ہے، کیوں کہ فیہ مافیہ۔

(۲) عنوان "صحبت کا کر دار"اور" زندگی بھر روتے رہے"۔

(m) اخیر میں تصوف وسلوک کے مناسب انمول افادات طالب توجہات ہیں۔

(۴)عنوان "اسی سے ترقی ہوتی ہے" پڑھنے والی چیزہے۔

(۵)موقعہ ملاتوردِّ شیعیت سے بھی درایغ نہیں فرمایا۔''خطبہ عدیرِ خُم"کے ذیل میں وجودہے۔

آپ کے اور کتاب کے در میان اس سے زیادہ حاکل نہیں بنناچاہتا۔ گتاخی کے لیے معافی خواہ ہوں۔

فقط ابوزاهر

٢رجمادي الاخري\_٢٣٠١ه

٠١/۵/١١٠

والدین کے ساتھ حسن سلوک

# بِرُّ الْوَالِلَيْنِ وَصِلَهُ لَأَرْحَامِر ﴿ عِلس ا

والدین کے ساتھ حسنِ سلوک اور رشتہ داروں کے حقوق اداکرنے کی تاکید مجلس ا

# جِيْدُ إِلَّالِيَّا الْجِيْدِ الْجِيْدِيْنِ

#### ٠ اراپريل ١٩٩٩ء

### ۲۲رذي الحجه ١٩١٩ ه

آلُحَهُلُ بِلّٰهِ نَحْمَلُهُ وَ نَسْتَعِيْنُهُ وَ نَسْتَغَفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوذُبِااللهِ مِنْ شُرُورِ آنْفُسِنَاوَمِنُ سَيِّمَآتِ آعُمَالِنَامَن يَّهُرِهِ الله فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَن يُّضُلِلُهُ فَلاَ هَادِى لَه وَمَن يُّضُلِلُهُ فَلاَ هَادِى لَه وَمَن لَّالُهُ وَكُلُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى وَنَشُهَدُانَ سَيِّلَااوَمَوْلاَنَا مُحَبَّداً عَبُدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى وَنَشُهَدُانَ سَيِّلَااوَمَوْلاَنَا مُحَبَّداً عَبُدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الله وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسُلِيماً كَثِيراً كَثِيراً وَمَا بعد: فأعوذ باالله من الله الرحي الله على المها الله الرحي الرحيم.

وَاعْبُلُواالله وَلاتُشْرِكُوابِهِ شَيْئاً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً (النساء٢٦)

# رشتہ داریاں دو طرح کی ہوتی ہیں

باب کاعنوان قائم کیاہے "بِرُّالُوَالِلَیْنِ وَصِلَةُ الْأَرْ عَامِر "مال باپ کے ساتھ حسنِ سلوک کرنا اور صلہ رحمی بینی رشتہ داری کو نبھانااوران کے حقوق کوادا کرنا، یہاں ان دونوں باتوں کو بتلاناہے۔

ریره عربی زبان میں بچہ دانی کو کہتے ہیں ،عورت کے پیٹ میں جہاں بچہ رہتاہے، اسے عربی میں رحم کہتے ہیں۔جورشتہ داریاں بچہ مال کے پیٹ سے پیدا ہوتے ہی ساتھ میں لیے کر دنیامیں آتاہے،ان ساری رشتہ داریوں کے لیے لفظ رحم بولا جاتاہے،مثلاً جب بچہ

پیداہو تاہے توپیداہوتے ہی وہ کسی (مال باپ )کا بیٹاہو تا ہے، بھائی بہن دادادادی، نانا نانی، چیاموں،خالہ پھو بھی؛یہ ساری رشتہ داریاں وہ ہیں جو بچیہ دنیامیں لے کرہی آتا ہے۔الیی بات نہیں ہوتی کہ یہاں آنے کے بعد کوئی رابطہ قائم ہوا ہو اور کانٹیکٹ ہواہو، جس کے متیجہ میں رشتہ بناہو،اس لیے کہ کچھ رشتہ داریاں دنیامیں آنے کے بعد قائم ہوتی ہیں، مثلاً کسی عورت کے ساتھ نکاح ہواتووہ اس کی بیوی بنی اوریہ اس کا شوہر بنا،اُس کے مال باپ اِس کے ساس سسر بنے اوراس کے مال باپ اُس کے حق میں ساس سسر ہوئے، اوراس کے متیجہ میں دوسرے بھی بہت سارے رشتے پیدا ہوئے۔ یہ رشتے بعد میں ایک تعلق قائم کرنے کے نتیجہ میں وجود میں آئے ہیں ، اس کو سسرالی رشتہ کہاجاتا ہے، قرآنِ پاک میں بھی ہے ﴿وَهُوَالَّذِيْ خَلَقَ مِنَ الْمَاءَ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَّصِهْراً ﴾ الله تعالى بى كى ذات ہے جس نے يانى سے لینی ماں باپ کے نطفہ سے انسان کو پیدا کیا پھراس کونسبی رشتوں والااور سسرالی رشتوں والا بنایا۔ یہی دو طرح کی رشتہ داریاں ہوتی ہیں ،ایک تو پیداہوتے ہی لے کر آتاہے جیسا کہ اوپر بتلایاوہ تمام نسبی رشتہ داریاں کہلاتی ہیں، اور بعد میں جاکر نکاح کے ذریعہ جو رشتے قائم ہوتے ہیں وہ سسر الی رشتہ داریاں کہلاتی ہیں۔

#### صلہ رحی کسے کہتے ہیں؟

توعربی زبان میں لفظ رحم ان رشتوں کے لیے بولاجاتاہے جوپیداہوتے ہی بچہ نسی طور پر اپنی مال کے پیٹ سے لے کر آتاہے،اوران رشتہ داریوں،ان قرابتوں اوران سگائیوں

کاخیال رکھنااوران میں سے ہرایک کے حقوق ان کے درجے کے مطابق ادا کرنا؛ اسی کانام شریعت کی اصطلاح میں "صلہ رحمی "ہے۔ جیساجیساجس کا درجہ اسی کے مطابق اس کاحق ہواکر تاہے۔ ماں باپ کا حق جتناہے، بھائی بہنوں کا اتنا حق نہیں ہوسکتا یہ بات ہر آدمی سمجھ سکتاہے۔ لیکن یہ سبب رشتے وہی ہیں جو پیداہوتے ہی بچہ لے کر آیاہے۔ یہ جتنی بھی نسبی رشتہ داریاں ہیں ان کو رحم کہاجاتاہے اوران رشتہ داریوں کا خیال رکھنا،ان کے حقوق ادا کرنا،ان کو بھی ان کو اور زیادہ مضبوط بنانا، اور ان رشتہ داریوں کی وجہ سے جو تعلقات قائم ہوئے ہیں ان کالحاظ کرنا؛ ان ساری چیزوں کو "صلہ رحمی "کہتے ہیں۔

#### صلہ رحمی کی مختلف شکلیں

اب صلہ رحمی مختلف طریقوں سے ہوتی ہے، مثلاً ماں باپ مختاج ہیں توان کا خرج برداشت کرنا،ان کی خدمت کرناوغیرہ لیعنی صلہ رحمی کے بھی درجات ہیں،صلہ رحمی کے لیے ضروری نہیں ہے کہ آپ پیسے ہی دیں، کھاناہی کھلائیں، شریعت نے خود اس کے درجات متعین کئے ہیں، کس کس کانفقہ اور خرچہ کس پرواجب ہے اور کب واجب ہے، یہ سارے مستقل مسائل ہیں، اس میں آپ کوخود سوچ کر پریشان ہونے کی ضرورت نہیں ہے، آپ کے لیے تو آسان راستہ ہے کہ آپ کسی بھی مفتی سے یاکسی بھی دارالا فتاء سے رابطہ قائم کرکے پوچھ سکتے ہیں کہ میرا فلاں رشتہ دارہے، اس کایہ معاملہ ہے، تواب مجھ پراس کاکتنا جی ہوتے ہیں جو آپ کی ساری تفصیل آپ کووہاں سے معلوم ہوجائے گی۔ بعض رشتہ دارایسے ہوتے ہیں جو آپ کی ساری تفصیل آپ کووہاں سے معلوم ہوجائے گی۔ بعض رشتہ دارایسے ہوتے ہیں جو آپ کی

مددکے مختاج نہیں ہوتے، اللہ تعالیٰ نے ان کو بھی دولت سے نوازر کھا ہے، ان کے پاس بھی اپنی ضرورت کے بقدر چیزیں موجود ہیں،اس لیے یہ ضروری نہیں ہے کہ آپ ان کو کھاناکھلائیں،لیکن ان سے ملاقات کریں،ان کی خیریت یوچیں،ان سے سلام کلام کریں؛یہ بھی صلہ رحمی کاایک درجہ ہے۔

#### باب کے عنوان کاخلاصہ

بہر حال! میں بیہ عرض کر رہاتھا کہ علامہ نووی (پُولٹ) نے باب کاجو عنوان قائم کیاہے اس میں دوبا تیں بتاناچاہے ہیں ایک تومال باپ کے ساتھ حسن سلوک اور دوسر اصلہ رحمی۔ میں جب بھی لفظ 'نصلہ رحمی'' بولوں گااس کا مطلب وہی ہو گاجو ابھی میں نے تفصیل سے بتلایا کہ بچہ پیدا ہوتے ہی نسبی طور پر جورشتہ داریاں اپنی ماں کے پیٹ سے لے کر آتا ہے، ان کا لحاظ کرنائی کا دوسر انام ''صلہ رحمی'' ہے۔ اور ان کا لحاظ نہ کرنا، ان کے حقوق کو ادا نہ کرنا؛ اس کا دوسر انام ''قطع رحمی'' ہے۔ اگر آپ ان دونوں کا ترجمہ کریں گے توصلہ رحمی لیعنی رشتہ داری کو لوڑنا۔ تو آدمی ان کے حقوق کو جب ادا نہیں کو ملانا اور جوڑنا۔ اور قطع رحمی بیعنی رشتہ داری کو توڑنا۔ تو آدمی ان کے حقوق کو جب ادا نہیں کرے گا، تورشتہ داری کہاں قائم رہے گی، اس کو قطع رحمی سے تعبیر کیا گیا۔ توصلہ رحمی کامطلب ہے رشتہ داری کے حقوق ادا کرنا اور اس کے تقاضوں کو پورا کرنا۔ اور قطع رحمی کامطلب ہے ان تقاضوں کو پورا نہ کرنا۔

اب ان رشتہ داریوں میں پہلی اور بنیادی رشتہ داری ماں باپ کی ہے،اس لیے انہوں نے"بِرُّ الْوَالِدَيْنِ "كالفظ الگ استعال كيا،اس ليے كه مال باپ ہى ہيں جن كے ذريعه سب كے ساتھ تعلق قائم ہواہے۔ماں اور باپ رشتہ داری کے اندر بنیادی حیثیت رکھتے ہیں،باقی سب رشتوں کے لیے یہی دونوں واسطہ بنتے ہیں۔دادا یعنی باپ کا باپ، دادی یعنی باپ کی ماں انالینی مال کابای،نانی لینی مال کی مال کی مال کی مال کی مال کی بیٹی بھتی ایک کابیٹا۔ بہن لینی باپ کی بیٹی۔ بھتیجالینی باپ کے بیٹے کابیا۔ جھتیجی یعنی باپ کے بیٹے کی بیٹی۔بھانجا یعنی باپ کی بیٹی کا بیٹا۔بھانجی یعنی باپ کے بیٹی کی بیٹی۔مطلب نیہ ہے کہ کسی بھی رشتہ میں بھی میں ماں یاباپ کا واسطہ ضرور آئے گا۔ یہ سب تو براہِ راست رشتہ داریاں ہوئیں۔ پھر ان سے جو پیداہوئے وہ دوسر اسلسلہ ہوجائے گا، ان میں واسطہ اس کے نیچے والے بنیں گے۔تورشتہ داریوں میں بنیادی حیثیت ماں اور باپ کی ہے اس لیے انہوں نے والدین کو الگ سے ذکر کیا کہ مال باپ اور دوسرے رشتہ داروں کے حقوق کواداکرنا۔

اب علامہ نووی (رکیسے) اس سلسلہ میں اپن عادت کے مطابق کچھ آیتیں اوراحادیث پیش کرتے ہیں۔ پہلی آیت تووہی ہے جو پچھلے باب میں پڑوسیوں کے حقوق کے سلسلہ میں آچکی ہے ﴿وَاعْبُدُوالله وَلاَتُشْرِ کُوَابِه شَیْئاً وَلِاَلْوَالِدَیْنِ اِحْسَاناً ﴿وَل کہ اس آیت میں والدین کے ساتھ اچھاسلوک کرنے اوررشتہ داروں کا خیال رکھنے کی تاکید ہے، اس لیے پہلے اسی آیت کو پیش کیاہے،اس کی تفصیلی وضاحت میں گذشتہ مجلس میں کرچکاہوں۔

#### خصوصى تأكيد كاايك نرالا انداز

ووسرى آيت پيش كى ہے ﴿وَاتَّقُوالله الَّذِي تَسَاءً لُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ ﴾ بير اس آيت كاايك ا کراہے جو خطبہ کاح میں پڑھی جاتی ہے،جس میں صلہ رحمی کی خاص تاکید فرمائی ہے۔باری تعالی فرماتے ہیں کہ ڈروتم اس اللہ تعالیٰ سے جس کے واسطہ سے تم آپس میں ایک دوسرے سے اپنی ضرورتوں کومانگتے ہو۔ شروع آیت میں فرمایا گیا ہے کہ اللہ تعالی تم کو پیدا کرنے والے اور یالنے والے ہیں اوراس کے بعد بھی تم زندگی کے مختلف مر حلول پر اپنے کام نکالنے کے واسطے اس کانام استعمال کرتے ہو جیسے ہم کسی سے کہتے ہیں کہ بھائی! اللہ کے واسطے میراید کام کردینا۔ یہاں اللہ کانام استعال کیا گیاہے اس طرح موقع بموقع انسانوں سے اپنے کام نکالنے کے لیے اللہ ہی کانام سے میں لاتے ہواوراس کاواسطہ دے کرسامنے والے کو دبانے کی کوشش کرتے ہواوراس سے اپناحق وصول کرنے کی کوشش کرتے ہو۔تو جس کانام لے کرتم دوسروں سے اپنا حق مانگ رہے ہو؛اب تم خودہی اگراس سےنہ ڈرو اور دوسروں کاحق ادانه كروتويه كيسى بات موئى؟اس ليه يهال خاص طور برتاكيدكى كمنى ﴿وَاتَّقُواالله الَّذِي تَسَآءً لُونَ بِهِ﴾ تم اس الله سے ڈرو اوراس کے احکام کوپوراکروجس کے واسطہ سے تم آپس میں ایک دوسرے سے سوال کرتے ہو۔

جیسے کوئی آدمی اپناکام تمہارانام لے کرکسی دوسرے سے نکلوائے اورآپ کو پتہ چلے مثلاً آپ کے کسی دوست نے بتایا کہ فلال صاحب آپ کا نام لے کرمیرے پاس آئے تھے، تو

آپ کی وجہ سے میں نے اس کاکام کر دیا۔ اب آپ اس آدمی سے جس نے آپ کانام لے کر اپناکام کر وایا تھاکوئی بات کہیں اور وہ نہ مانے ؛ تو آپ کیا کہیں گے ؟ واہ بھائی واہ! میر انام کیش کرکے تو تو نے اپناکام کر والیا اور اب میں جو کہتا ہوں وہ کرنے کے لیے تیار نہیں ہے۔ یہاں اس آیت کے اندراللہ تعالی صاف طور پر تاکید فرماتے ہیں کہ اے لوگو! اس اللہ سے ڈرو، اس کے احکام پر عمل کرو؛ جس کانام لے کر اور جس کا واسطہ دے کرتم آپس میں ایک دو سرے سے مطالبہ کرتے ہوا ور این فرور تیں پوری کرواتے ہو۔ جب اپنے کام کا وقت تھا تو اس کے نام کا واسطہ دے کر کام نکوایا؛ اور اب جب اس کے احکام کو پورا کرنے کا وقت آیا تو پیچھے ہے تا ہو کئی بات ہوئی؟ یہ بھی خصوصی تاکید کا ایک انداز ہے۔

کھر آگ فرمایا ﴿وَالْأَدُ عَامَ ﴾ اوررشتہ داریوں کے حقوق کوضائع کرنے سے ڈرو، تمہارے ہاتھوں رشتہ داریوں کے حقوق برباد نہیں ہونے چاہئیں۔

## وبل پیانے کسے؟

بعض حضرات نے اس آیت کامطلب یہ بھی بیان کیاہے کہ اس اللہ سے ڈرو جس کا واسطہ دے کرتم آپس میں سوال کرتے ہواوررشتہ داریوں سے بھی ڈروجن کا واسطہ دیتے ہو۔ بھی ایساہوتاہے کہ رشتوں کاواسطہ دیاجاتاہے جیسے کہتے ہیں ارے! آپ تو میرے چچا ہیں، آپ توفلاں عزیز کے دوست ہیں، اس کاخیال کیوں نہیں کرتے ؟ توجس طرح اللہ کے نام کو چھ میں لاتے ہیں، اس طرح کبھی جھی کرتے ہیں۔باری تعالی فرماتے میں لاتے ہیں۔باری تعالی فرماتے میں لاتے ہیں۔باری تعالی فرماتے

ہیں کہ اپناکام نکالنے کے لیے تورشتہ داری کا واسطہ دیا اور جب خوداس کاحق اداکرنے کا وقت آیاتویہ پیچھے ہٹ کیسی؟ اسی رشتہ داری کاناتہ اور ڈہائی دے کردوسروں سے تواپناحق نکال لیا، اور اب اسی رشتہ داری کو بھول گئے کہ ان کے حقوق ادا نہیں کرتے، اس کے تقاضوں کو پورا نہیں کرتے، اس کے تقاضوں کو پورا نہیں کرتے؛ یہ کیسی بات ہوئی؟ یہ ڈبل پیانے کیسے ہیں؟۔

توعلامہ نووی (ﷺ) اس آیت کورشتہ داری کے حقوق کواداکرنے کی خاص تاکید کرنے کے لیے پیش فرمارہے ہیں کہ رشتہ داریوں اور سگائیوں کے حقوق کو برباد کرنے سے اور ضائع کرنے سے بچواورڈرو، تمہارے ہاتھوں رشتہ داری کاحق کا ضائع نہیں ہوناچاہیے، اس کے تقاضوں کو پوراکرو۔

# عقل مندوں کے کچھ اوصاف

ایک اورآیت پیش کی ہے ﴿وَالَّذِیْنَ یَصِلُونَ مَاأَمَرَاللهُ بِهِ أَن یُّوْصَلَ ﴾ "اُولواالاًلباب "یعنی سمجھ داراور عقل مندکون ہیں؟ ہم نے دنیوی لائن سے عقل مندول کے پچھ اوصاف متعین کردئے ہیں اور انہی باتوں کو معیار بناکر ہم کہتے ہیں کہ فلال بڑا عقل مندہے۔ اور قرآنِ کریم نے بھی عقلمند کالفظ استعال کرکے اس کے پچھ اوصاف مقرر کئے ہیں اور یہاں ان کو ذکر کیا ہے۔ ان میں سے ایک وصف یہ ہے کہ عقل مندوہ لوگ ہیں جواللہ تعالیٰ کے ساتھ کیے گئے عہد و بیان کو بوراکرتے ہیں اوروعدے کرکے عہد و بیان کو بوراکرتے ہیں اوروعدے کو توڑتے نہیں۔ آج کل توجو آدمی بار باروعدے کرکے عہد و بیان کو بوراکرتے ہیں اوروعدے کرکے

لوگوں کو جتنازیادہ چکر میں ڈالے؛اس کولوگ عقلمنداور بڑا ہوشیار کہتے ہیں لیکن باری تعالی فرماتے ہیں کہ جو عہدو پیان کو پورا کرے،وہ عقل مند ہے۔

عقل مندوں کادوسراوصف ہے ہے کہ وہ لوگ جوڑتے ہیں اس چیزکوجس کے جوڑنے کا اللہ تعالیٰ نے علم دیاہے؟ رشتہ داریوں کے اللہ تعالیٰ نے علم دیاہے۔ اور کس چیز کے جوڑنے کا اللہ تعالیٰ نے علم دیاہے۔ تو ہے لوگ بھی ان کے تقاضوں کو پوراکرنے کا اوران کے حقوق کو اداکرنے کا علم دیاہے۔ تو ہے لوگ بھی ان کے حقوق کو اداکر کے اوران کے تقاضوں کو پوراکرکے رشتہ داریوں کو قائم رکھتے ہیں اس سے معلوم ہوا کہ رشتہ داریوں کے تقاضوں کو پوراکرنا اوران کے حقوق کو اداکرنا؛ قرآن کی اصطلاح میں آدمی کے عقل مند ہونے کی علامت ہے۔

## مال باپ کے ساتھ اچھے سلوک کا تاکیدی تھم

آگے ایک اورآیت سورہ علیوت کی پیش فرمائی ہے:﴿وَوَصَّیْمَاالْاِنْسَانَ بِوَالِدَیْهِ مُحْسَنًا﴾ ہم نے انسان کو تاکیدی تھم دیاہے کہ اپنے مال باپ کے ساتھ اچھا سلوک کرے۔ پچھلی مجلس میں بھی بتلایاتھاکہ اللہ تعالی نے مال باپ کے ساتھ حسن سلوک کی بڑی تاکید فرمائی ہے اور بہت ساری آیتوں میں جہال اللہ تعالی نے اپنی عبادت کا تھم دیا،اس کے ساتھ فوراً ہی مال باپ کے ساتھ اچھاسلوک کرنے کا تھم بھی جوڑ دیا ہے۔ اور اس کی وجہ بھی بتلائی تھی کہ انسان کے وجود میں آنے کا حقیقی ذریعہ تو اللہ تعالی ہی کی ذات ہے لیکن مجازی طور پر انسان کے وجود میں آنے کا حقیقی ذریعہ تو اللہ تعالی ہی کی ذات ہے لیکن مجازی طور پر

اگرد یکھاجائے توظاہری سبب توماں باپ ہی بنتے ہیں ،اس لیے ان کے حق کواداکرنے کی تاکید کی گئی ہے۔

#### ائيان افروزواقعه

اوراس آیت کے متعلق مفسرین نے لکھاہے کہ ایک صحابی حضرت سعد بن ابی و قاص رہے جو عشرهٔ مبشرہ میں سے ہیں۔جب وہ اسلام لائے،اس وقت تک ان کی والدہ مسلمان نہیں ہوئی تھی،اور حضرت سعد بن ابی و قاص (ﷺ) اپنی والدہ کے بڑے فرمانبر داراوراطاعت شعار تھے۔ ان کی والدہ کوجب معلوم ہوا کہ میر ابیٹامسلمان ہو گیا ہے تو کہنے لگی کہ میں اس وقت تک کھانانہیں کھاؤں گی جب تک تواسلام کو چھوڑنہ دے اس نے کھانا پینا چھوڑ دیااور بھوک ہڑ تال کر دی۔اب یہ سمجھا بھی رہے ہیں کہ کھانا کھالو کیکن وہ کہہ رہی ہے کہ تونے نیامذہب کیوں قبول کیا؟جب تک تواس کو نہیں حیوڑے گا وہاں تک میں نہیں کھاؤں گی۔جب انہوں نے دیکھاکہ ماں مانتی نہیں ہے تو کہا کہ دیکھو اماں!تمہاری ہر بات پر میں جان دینے کے لیے تیار ہوں، لیکن اگرتم اپنی جان اس لیے قربان کررہی ہو کہ میں ایمان کو چھوڑ دوں؛ توبیہ مجھی ہونے والانہیں ہے،اگر تہہیں کھانا ہے تو کھاؤ؛ورنہ جبیباتہہیں کرناہو کرو۔جب انہوں نے بیہ بات کہی تواسی پریہ آیت نازل ہوئی کہ ہم نے انسان کو تاکید کی کہ اینے والدین کے ساتھ بھلائی کا سلوک کرے اور ساتھ ہی ساتھ ہیہ بھی حکم دیا کہ اگروہ شرک کا حکم دیں تو پھران

کی اطاعت نه کی جائے۔ (تفسیر ابن کشیر ۳۰۵/۳۵/۸ میدابوداود طیالی ومسلم۔اصحاب بن سوائے ابن ماحب)

دیکھئے!اسلام نے توکسی کی بھی اطاعت و فرمانبر داری اس شرط کے ساتھ مشروط کردی ہے،اور ہر جگہ یہ قیدلگادی ہے کہ جہاں اللہ تعالیٰ کی نافرمانی نہ ہو،وہاں ہی ان کی بات مانی جائے گی۔

# مسلمان ہر معاملہ میں الله تعالیٰ کا تھم دیکھتاہے

میں پہلے بھی کسی موقعہ پر بتلاچکاہوں کہ مسلمان جو پچھ بھی کرتاہے وہ اللہ تعالیٰ کے تھم کی وجہ سے ہی کرتاہے، مسلمان ماں باپ کی خدمت اس لیے کرے گاکہ اللہ تعالیٰ نے ان کی خدمت کرنے کا تھم دیاہے۔ مسلمان بیوی بچوں کاخیال اس لیے رکھے گاکہ اللہ تعالیٰ نے ان کا کاخیال رکھنے کا اور ان کے حقوق اداکرنے کا تھم دیا ہے، مسلمان بھائی بہنوں کے، دادا دادی، نان نائی، رشتہ دار، پڑوی، دوست احباب وغیرہ جن کے بھی حقوق اداکر تاہے وہ اس لیے کہ ان سب کے حقوق اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقرر کئے گئے ہیں۔ گویا اس نے تواسلام قبول کرکے اورائیان لاکراپنے آپ کو اللہ تعالیٰ ہی کے حوالہ کر دیا ہے، اور اس کے ساتھ تعلق قائم کرلیا ہے، اب وہاں سے جو تھم ہوتا ہے اس کے مطابق وہ کام کرتا ہے، اس کا اصل تعلق تواللہ تعالیٰ کی ذات سے ہے، اس کا اصل تعلق تواللہ تعالیٰ کی ذات سے ہے، اس کا اصل تعلق تواللہ تعالیٰ کی ذات سے ہے، اس کے مطابق وہ معاملہ کرے گا۔

# ایک بہترین مثال

**€21 ∌** 

اس بات کو سمجھنے کے لیے میں ایک مثال دیتاہوں۔جیسے آپ کے گھر میں ٹیلیفون لگاہواہے تواس کااصل تعلق توا کیجینے سے ہوگا،بلکہ آپ جس پڑوسی کی دیوار بالکل آپ کی کریں گے تو پہلے اس کارابطہ الکیجینے سے ہوگا،بلکہ آپ کے جس پڑوسی کی دیوار بالکل آپ کی دیوارسے لگی ہوئی ہے،اس کے نمبر پر بھی آپ اپنے گھر کے نمبر سے فون لگائیں گے،تواگرچہ اس کے گھر کاراستہ آپ کے گھرسے چندمنٹ کے فاصلہ پر ہے، اور ایکسینے کا راستہ آدھا گھنٹہ کے فاصلہ پر ہے، اور ایکسین جائے گا داستہ آدھا گھنٹہ کا فون سیدھے اس کے نمبر پر نہیں جائے گا بلکہ آپ کا فون سیدھے اس کے نمبر پر نہیں جائے گا بلکہ آپ کا فون سیدھے اس کے نمبر پر نہیں جائے گا بلکہ آپ کا فون سے کے نامبر پر جائے گا۔

اسی طرح ہماراپہلارابطہ اللہ تعالیٰ کی ذات کے ساتھ ہے، پھرماں باپ،بیوی بچے، بھائی بہن،استاذشخ وغیرہ کے ساتھ ہے،اوران کے جو بھی حقوق بتلائے ہیں اور جن کے ساتھ بھلائی اوراحسان کامعاملہ کرنے کو کہاہے، یاجن کی بات ماننے کے لیے ہمیں پابند بنایا گیاہے؛ان تمام احکام کوپوراکرنے کے لیے رابطہ اللہ تعالیٰ کی ذات ہی بن رہی ہے۔ ہمیں یہی خیال آتاہے کہ کہیں اللہ تعالیٰ کی نافرمانی نہ ہوجائے، ہمارارابطہ اللہ تعالیٰ سے کٹنا نہیں چاہیے۔جیسے ٹیلیفون ایجینج سے اگر ہمارارابطہ کٹ گیاتو پھر پڑوس والے گھر سے بھی رابطہ نہیں ہو سے گا۔اس لیے کہ اس کے ساتھ تعلق ایجینج کے واسطہ سے ہے۔ تواصل تو یہ ہمیں ہو بیان کی بات ماننے کے لیے مدار اللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔

#### جہاں اللہ تعالیٰ کی نافرمانی ہورہی ہو

حديث ِ بِإِكَ مِينَ ہِ ﴿ لاَ طَاعَةَ لِمَخْلُوقٍ فِيْ مَعْصِيَةِ الْخَالِقِ ﴾ (الدرالمنثور ٢/١٤)، بحواله مصف ابن ابی شیب، جہاں خالق کی نافر مانی ہورہی ہو وہاں کسی بھی مخلوق کی اطاعت نہیں کی جائے گی،اس لیے کہ جس مخلوق کی فرمانبر داری کا حکم اللہ تعالی نے دیا ہے اسی کی ہم فرمانبر داری کررہے ہیں، اب وہی مخلوق اگر خالق کی نافرمانی کروانا چاہتی ہے؛ تو بھلااس کی بات کیسے مانی جاسکتی ہے؟ یہ تواسیائی ہوا کہ جیسے کسی نے آپ سے کہاکہ فلال کی بات مان کر چلنااور پھروہی آپ سے یوں کیے کہ اس کے ساتھ تعلق مت رکھیو، تو آپ کیا کہیں گے کہ ارب بھائی! تیری بات تومیں اس لیے مانتا ہوں کہ اُسی نے کہا ہے، اور اب تو مجھے اُسی سے تعلق رکھنے سے منع كررہاہے؟ يه كيسى بات ہوئى۔ بات سمجھانے كے ليے ميں نے ايك مثال دى ہے۔ حقيقت تويه ہے کہ مسلمان اللہ تعالیٰ ہی کے تھم سے سب کچھ کرتاہے،اسی لیے حضور(اللہ) نے ایک اصول بتلادیا کہ کسی بھی مخلوق کی-چاہے وہ ماں ہویاباپ ہویا اور کوئی بڑے سے بڑاہو-بات الیی چیزمیں نہیں مانی جائے گی جہاں اللہ تعالیٰ کی نافرمانی ہورہی ہو۔

ارے دوسرے تودوسرے ہیں،خودحضور ﴿ الله عَالَىٰ بِهِ فرمارہے ہیں کہ آپ کی بات بھی وہاں نہیں مائی جائے گی جہال شریعت کی خلاف ورزی ہورہی ہو، حالانکہ حضور ﴿ الله عَنَا الله عَنا مَكُن تَقا؟ ہر گر نہیں ۔ قرآنِ كريم میں سورہ مستحنہ میں موسمن عورتوں کی بیعت کا تذکرہ ہے ﴿ وَأَنَّهُ اللَّهِ مُنَا اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ اللللّٰ الللّٰ اللللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ اللللّٰ الللّٰ الل

يَزْنِيْنَ وَلاَ يَقْتُلْنَ أَوْلا كَهُنَّ وَلايَأْتِيْنَ بِجُهْتَانِ يَّفْتَرِيْنَهُ بَيْنَ أَيْدِيْهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلايَعْصِيْنَك فِي مَعْرُوفٍ ﴾ اك نبی!موممن عورتیں جب آپ کے یاس ان کاموں پر بیعت ہونے کے واسطے آویں کہ الله تعالیٰ کے ساتھ کسی کوشریک نہیں کریں گی اور چوری نہیں کریں گی اور زنا نہیں کریں گی اورا پنی اولاد کو قتل نہیں کریں گی اور بہتان تراشی نہیں کریں گی اور نیکی کے کام میں آپ کی نا فرمانی نہیں کریں گی۔ یہاں ﴿فِي مَعْرُوفٍ ﴾ کی قیدلگائی ہے لینی حضور(منابیہ) کی بات ماننے کامسکلہ ہے حالانکہ ہر آدمی مانتا ہے کہ اللہ کا رسول مجھی کسی ایسی بات کا تو تھم دے ہی نہیں سکتاجس میں اللہ تعالیٰ کی نافرمانی ہوتی ہو، پھر بھی یہاں ﴿فِي مَعْرُوفِ ﴾ کی قیدلگائی۔مفسرین کھتے ہیں کہ یہ قیداحترازی نہیں ہے بلکہ دراصل لو گوں کو متنبہ کرنامقصودہے کہ کسی کی بھی اطاعت اگر کی جائے گی تونیکی کے کاموں میں اور اللہ تعالیٰ کی فرمانبر داری میں ہی کی جائے گی (تنسیر مظہدی ۲۷۷/۹ جب نبی کریم (طالیم) کو کہا جارہا ہے ﴿وَلا يَعْصِيْنَكَ فِي مَعْرُوفِ ۗ تُو كِيم ہما شَا كا كيا حال ہو گا۔ قرآنِ کریم کی اس آیت نے تو بہت واضح طور پراس بات کی طرف اشارہ کر دیا ہے۔ اسى ليے حضور اكرم(عَالِيَا) نے فرمايا ﴿ لا طَاعَةَ فِي مَعْصِيةٍ إِلَّمَا الطَّاعَةُ فِي مَعْرُوفٍ ﴾ سي كي بجي بات اسی وقت مانی جائے گی جہاں اللہ تعالیٰ کی نافرمانی لازم نہ آتی ہو۔ماں باپ اگر کسی ایسی چیز کا حکم دیں جس میں اللہ تعالیٰ کی نافرمانی لازم آتی ہوتوان کے اس حکم پر عمل کرنا واجب تو کہاں ہو تا؛جائز ہی نہیں ہے۔

## والدین کے بوڑھانے کابورالحاظ رکھو

ا یک اورآیت پیش کی ہے ﴿وَقَطٰی رَبُّك أَن لاَّتَعُبُدُوْ اللَّالِيَّا لاُ وَبِالْوَالِدَيْنِ اِحْسَاناً﴾ اور تیرے رب نے اس بات کا حکم دیا کہ صرف اُس کی عبادت کی جائے اور والدین کے ساتھ اچھائی کا سلوك كرنے كا حكم ديا ﴿ اِمَّا يَبْلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْكِلاَهُمَا فَلا تَقُل لَّهُمَا أُفِّ وَلاَ تَنْهَرُهُمَا وَقُل لَّهُمَا قَوْلاً كَرِيماً﴾ اگرتمہارے سامنے ان دونوں میں سے كوئى ايك يادونوں بوڑھاپے كى عمر كو پہنچ جائيں توان کو ''ہوں'' بھی مت کہو۔جب عمر زیادہ ہوجاتی ہے تو آدمی کی عقل پر ذرا اثر پڑجاتا ہے، عقل میں فتورآ جاتاہے اوروہ باتیں بھول جایا کرتا ہے۔مثلاً اباجان سوسال کے بوڑھے ہو گئے تو بعض و فعہ ایس باتیں کرتے ہیں جس کانقشہ خود قرآنِ کریم نے کھینچاہے ﴿لِكَيْلاَ يَعْلَمَ بَعْدَعِلْمِ شَيْعاً﴾ اخيري عمرمين آدمي كوبهت ساري چيزين ياد نهين رهتين \_ بعض مرتبه اييا هو تاہے كه کھانا کھایااور تھوڑی دیر بعد کوئی ملنے والا آیا تو کہنے لگے کہ آج تو گھر والوں نے کھانا نہیں کھلایا۔ اب گھروالے کہتے ہیں کہ ہم نےان کو کھلایا اور یہ دوسروں کے سامنے ہماری شکایت کرتے ہیں کہ ہم نے ان کو نہیں کھلایا۔

خیر! باری تعالی فرماتے ہیں کہ ان کو ''ہوں'' تک مت کہو، یعنی آپ کی طرف سے ''ہوں'' کالفظ بھی ان کے لیے شدید تکلیف کاباعث ہو تاہے۔اوران کو جھڑ کو مت اوران سے اچھی اور نرم بات کرو، چاہے وہ کچھ بھی کریں لیکن آپ کی طرف سے جواب میں کوئی ایس نامناسب بات ہونی نہیں چاہیے، آپ تو ان کی عمر کے تقاضہ کاپورالحاظ رکھے۔

#### ايك سوال، دورة عمل

کسی کتاب میں ایک قصہ پڑھا تھاوہ سنادوں: کہ ایک مرتبہ ایک بڑے میاں اپنے گھرکے صحن میں بیٹے ہوئے تھے،ایک کو"ا بول رہا تھاتو بیٹے سے پوچھا کہ بیٹا!جو پرندہ بول رہاہے یہ کیاہے؟ بیٹے نے کہا کہ اباجان!یہ کواہے، تھوڑی دیر بعد پھر پوچھا کہ بیٹا!جو بول رہاہے،یہ کیاہے؟ توکہا کہ ابا! یہ کوابول رہاہے، تیسری تھوڑی دیر بعد پھر پوچھا کہ بیٹا!جو بول رہاہے،یہ کیاہے؟ توکہا کہ ابا! یہ کوابول رہاہے، تیسری مرتبہ پوچھاتو بیٹے کے آواز میں تیزی آئی کہ اباجان!کو "ابول رہا ہے۔ پھر چوتھی مرتبہ پوچھاتو بیٹے نے ذراچِلاً کر کہا کہ کہ تودیا کہ کوابول رہاہے۔پھر پانچویں مرتبہ پوچھا توبیٹا غصہ سے کہنے لگا کہ کتنی مرتبہ جواب دیا کہ کواہے،کواہے اور کتنی بار پوچھیں گے۔

خیر!اب اباجان گھرمیں گئے اوراپنی ایک ڈائری لے کر آئے،اورکسی تاریخ کا صفحہ نکالا اور کہا کہ بیٹا! پڑھو،اس میں کیالکھاہے؟ تواس میں لکھاتھا کہ آج میں صحن کے اندر بیٹا ہواتھا اور میرے ساتھ تین چارسال کی عمرکامیر ابچہ بھی بیٹھا ہواتھا اور قریب ہی ایک درخت پرایک کو "ابیٹھاہوابول رہاتھاتواس بچے نے بوچھا کہ اباجان!یہ کیا ہے؟ میں نے کہا کہ بیٹا!یہ کو "اہے۔پھردوسری مرتبہ اس نے بوچھاتومیں نے کہا کہ بیٹا! یہ کو "ا ہے۔ یہاں تک کہ پچیس مرتبہ اس نے بوچھاتومیں نے اس کوجواب دیا کہ یہ کواہے۔اورآگے یہ جملہ کھا ہواتھا کہ "اس کے باربارے اس سوال پر مجھے بڑا پیار آیا"۔ پھر کہا کہ بیٹا!ایساہی سوال

تونے بھی کیاتھااور پانچ مرتبہ نہیں بلکہ پچیس مرتبہ کیا تھا اور مجھے توتیرے اس سوال پر پیارآیا تھا،اور تجھے میرے پانچ مرتبہ پوچھنے پر غصہ آگیا؟۔

#### ان کو"ان "تک نه کهو

بہر حال! یہاں قرآنِ پاک نے خاص طور پر تاکید کردی کہ اگر ماں باپ میں سے کوئی ایک یادونوں تمہاری موجودگی میں بوڑھاپے کی عمر کو پہنچ جائیں توہو سکتاہے کہ ان کے بوڑھاپے کی وجہ سے ان سے کوئی الیمی بات پیش آجائے جو آپ کی طبیعت کے خلاف ہو اور آپ کونا گوار گزرے، توان کو ''اف ''تک نہ کہو، اور ان کو جھڑ کومت، اور ان سے ادب کے ساتھ بات کرو۔ ادب کا تقاضہ آپ کے ہاتھ سے چھوٹنا نہیں چاہیے، اور ان کے سامنے اپنی عاجزی کا بازوشفقت سے جھکائے رکھولیتنی زبر دستی سے نہیں بلکہ شفقت و مہر بانی کے ساتھ آپ ان کے سامنے بھکے جارہے ہوں۔

﴿وَقُل رَّبِ الْحَمُّهُمَا كَمَارَبَّيَانِيْ صَغِيْراً ﴾ اوراس سارے سلوک کے ساتھ ساتھ اللہ تعالیٰ سے بیہ دعاکرتے رہوکہ اے اللہ! توان دونوں پر یعنی میرے ماں باپ پررحم فرما جیساکہ انہوں نے مجھے بچپن میں پالا۔ گویایہ سکھلایا گیاکہ اس سب کے بعد بھی تم ان کاحق تو ادا نہیں کرسکتے، اس لیے تمہیں چاہیے کہ اللہ تعالیٰ ہی سے مددمائلو اور دعاکروکہ اے اللہ! جیسے بچپن میں بڑی شفقت و محبت اوررحم کے ساتھ ان دونوں نے میری پرورش کی ایسے ہی تو بھی ان کے ساتھ رحم وکرم کامعاملہ فرما۔

#### ماں باپ کی محبت ہی بے غرض ہوتی ہے

اورواقعہ یہ ہے کہ دنیاکے اندرجتنے بھی تعلقات اور جتنی بھی محبتیں ہیں،عام طور پر وہ سب غرض پر مبنی ہوتی ہیں،صرف ماں باپ کی محبت ہی الیی ہے جو کسی غرض کی وجہ سے نہیں ہوتی۔جب بچے پیداہوتاہے تومعلوم نہیں ہوتاکہ وہ کب تک زندہ رہے گا، بلکہ اگرڈاکٹروں نے یہ کہہ بھی دیاہوکہ آپ کا بچہ زیادہ زندہ رہنے والا نہیں ہے، تووہاں تو اب یہ خیال بھی نہیں ہوتاکہ بڑاہوکر بوڑھاپے کی لا تھی بنے گا، پھر بھی جب تک وہ زندہ رہے گا،وہاں تک ماں باپ حق خدمت اداکرنے میں اوراس کے ساتھ محبت وشفقت کرنے میں کوئی کی نہیں کرتے حالانکہ اس سے کوئی غرض حاصل ہونے والی نہیں ہے۔

بتلانایہ ہے کہ مال باپ کی محبت ہی الیں محبت ہے کہ جوکسی غرض پر بہنی نہیں ہے،اللہ تعالیٰ نے ان کے دل میں محبت ڈال دی ہے، اوراس کی بنیاد پروہ سارا سلوک کرتے ہیں۔اب ہم ان کے ساتھ جو کچھ بھی کریں گے وہ سب اسی کابدلہ ہے، اور ظاہر ہے کہ اس کابدلہ جیسا چکاناچاہیے وہ ہم کبھی بھی چکانہیں سکتے،اس لیے باری تعالیٰ نے فرمایا کہ اس سب کابدلہ جیسا چکاناچاہیے وہ ہم کبھی نہیں کریں گے، جھڑ کیں گے بھی نہیں،اوران کے ساتھ ادب کے باوجودیعنی آپ اُف بھی نہیں کریں گے، جھڑ کیں گے بھی نہیں،اوران کے ساتھ ادب سے بات چیت کریں گے،اوران کے سامنے جھکے جھکے رہیں گے، پھر بھی ان کے حقوق کے جو تقاضے ہیں وہ پورے ادائہیں کرسکتے،تواب تمہارے لیے یہی ایک بات رہ جاتی ہے کہ ان کے لیے دعاءِ رحمت کرتے رہئے۔یہ ایسا ہی ہے جیسے آپ کسی کے متعلق یوں سمجھیں کہ

اس کے احسان کابدلہ میں ادا نہیں کرسکتا تو اب آپ ہاتھ پھیلاکر دعاکریں گے کہ اے اللہ! میں تو اس کے احسان کابدلہ ادا نہیں کرسکتا؛ توبی اپنے پاس سے اداکر دے۔ اس طرح یہاں بھی آپ کوسکھلایا گیا کہ اس سب کے باوجود آپ ان کاحق ادا نہیں کرسکتے تو تمہارے لیے یہی ایک شکل رہ جاتی ہے کہ تم اللہ تعالی سے برابریہ دعا کرتے رہو کہ اے اللہ! جیسے انہوں نے مجھے بچپن کے اندر شفقت و محبت سے پالا تھا تو بھی ان کے ساتھ رحمت کا معاملہ فرما۔

#### ماںنے تکلیفوں پر تکلیفیں جھیلیں

﴿ وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ جَمَلَتُهُ أُمَّهُ وَهُمَّا عَلَى وَهُنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ اشْكُرُ لِي وَلِوَالِدَيْكَ ﴾ ہم نے انسان کو اپنے ماں باپ کے ساتھ بھلائی اور احسان کرنے کی تاکید کر دی، اس کی ماں نے تکلیفوں پر تکلیفیں جھیل کر اس کو اُٹھایا اور پھر اس کو دوسال تک دودھ پلایا۔ اس لیے باری تعالی فرماتے ہیں کہ میر اشکر ادا کرو اور اپنے ماں باپ کا بھی شکر ادا کرو۔ اس آیت میں ماں کی اُس خاص مشقت و تکلیف کا تذکرہ کیا گیاجو اُس نے زمانہ کمل میں برداشت کی اور پھر دودھ پلایا اور دودھ تو بیچ کا چھڑایا جارہا ہے لیکن تکلیف ماں اٹھارہی ہے، اس کا بھی تذکرہ قرآنِ کریم میں کیا گیا ہے۔

## سب سے زیادہ پہندیدہ عمل

#### حدیث ۲۱۳

عن أبي عبدِالرحمن عبدالله بن مسعود (رام قَالَ: سَأَلُتُ النَّبِيِّ (اللَّهُ) أَيُّ الْعَبَلِ أَحَبُ إلى اللهِ اللهِ عَبِدَالله وَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

مرجمہ: حضرت عبداللہ بن مسعود (رئی اٹنیا) فرماتے ہیں کہ میں نے نبی کریم (علیہ وسلم) سے دریافت کیا، اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے زیادہ محبوب عمل کونسا ہے؟ تونبی کریم (علیہ وسلم) نے ارشاد فرمایا کہ نماز کو اپنے وقت میں اداکرنا۔ میں نے پوچھا: پھر؟ آپ (علیہ وسلم) نے فرمایا کہ مال باپ کے ساتھ حسن سلوک اور بھلائی کا معاملہ کرنا۔ میں نے پوچھا: پھر؟ تو آپ (علیہ وسلم) نے فرمایا کہ اللہ کے راستہ میں جہاد کرنا۔

افادات بہت ساری احادیث میں اسی قسم کا سوال مختلف حضرات صحابہ کرام (الله کا کہ طرف سے نبی کریم (الله کی خدمت میں پیش کیا گیا۔ اِس سے پہلی بات تو یہ معلوم ہوئی کہ حضراتِ صحابہ کے اندر اللہ تعالیٰ کی خوشنودی و رضامندی اوراللہ تعالیٰ کی نزد کی حاصل کرنے کاجذبہ کتنازیادہ تھا، گویاان کے دلول میں ایک طلب اور تڑپ تھی کہ مجھے یہ بات معلوم ہوجائے کہ وہ کونساعمل ہے جواللہ تعالیٰ کوزیادہ پہندہے اور اس کے کرنے سے مجھے اللہ تعالیٰ میں ایک طلب اور اس کے کرنے سے مجھے اللہ تعالیٰ ہوجائے کہ وہ کونساعمل ہے جواللہ تعالیٰ کوزیادہ پہندہے اور اس کے کرنے سے مجھے اللہ تعالیٰ

کا قرب حاصل ہو گا؛ تاکہ میں وہ کام کروں، اسی لیے وہ حضرات بارباراس طرح کاسوال کیا کرتے تھے۔

ہم اورآپ سوال توکیاکرتے بلکہ بغیرسوال کے ہی کسی کتاب میں پڑھ کراگر یہ معلوم ہوجائے کہ فلال عمل اللہ تعالی کو اتناپیندہے کہ اس کو کرنے سے اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل ہوجائے گا؛تواس پر عمل کاہم کتنااہتمام کرتے ہیں؛ہم خودہی اپنے گریبان میں جھانک کراس کافیصلہ کرسکتے ہیں۔یہ توحضراتِ صحابہ کرام ہی کاذوق و مزاج تھا، گویا ان کی طبیعتوں میں یہ بات رچی ہی ہوئی تھی،ان کواللہ تعالیٰ کی ذات کے ساتھ وہ تعلق و محبت اوروہ عشق تھا کہ ہر لمحہ اور ہر گھڑی وہ حضرات اس کی طلب و جستجو میں رہتے تھے کہ ہمیں وہ عمل معلوم ہوجائے جس سے اللہ تعالیٰ راضی ہوتے ہیں اسی لیے آپ روایتوں میں باربار پڑھیں گے کہ ہمیت سارے صحابہ نے یہی سوال حضور (ساتھ) سے پوچھا۔

## ہارے اور صحابہ کرام کے مزاج کا فرق

یہ حضرت عبداللہ بن مسعود (ﷺ) بڑے جلیل القدر صحابی ہیں، صحابہ میں ان کا بڑا اونچا مقام ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے نبی کریم (اللہ) پوچھا۔ ویسے حضورِ اکرم (اللہ) صحابہ کرام (اللہ) کے بوچھے بغیر جو اعمال بتلاتے تھے، ان پر تووہ حضرات عمل کرتے ہی تھے، اس میں وہ حضرات کوئی کو تاہی نہیں کرتے تھے، مزید رآں وہ اپنی طرف سے یہ سوال کررہے ہیں۔ ہم ہوتے توسوچے کہ جو بتایا گیاہے وہی کیا کم ہے کہ مزید سوال کریں۔ ہمارا مزاج ایساہے، اور اُن

حضرات کامزاج میہ تھاکہ جو احکام دئے جاتے تھے ان کو توبجاہی لاتے تھے لیکن ساتھ ہی اپنی طرف سے اور بھی سوال پوچھتے تھے۔ یہ دراصل ذوق کی بات ہے۔ تو ایک بات توبہ معلوم ہوئی کہ حضرات ِ صحابہ کرام کا جذبہ شوق اور ان کامزاج کیاتھا۔

## سوال ایک بجواب مختلف کیوں ؟ ایک عمره مثال

دوسری بات یہ معلوم ہوئی کہ حضرت عبداللہ بن مسعود (رہے) نے سوال کیا،اس کا جواب حضوراکرم (رہے) نے بیاتو ان کوآپ حضوراکرم (رہے) نے بیادو آگے آہاہے،اور یہی سوال دوسرے صحابی نے کیاتو ان کوآپ (رہے) نے دوسراجواب دیااور کسی تیسرے صحابی نے یہی سوال کیاتو وہاں آپ (رہے) نے الگ ہی جواب دیا۔توسوال ایک ہی ہے لیکن جواب مختلف ہیں ؛یہ آخر کیابات ہے؟سوال ایک ہونے کے باوجود جواب میں فرق کیوں ہے؟

اس بارے میں علماء نے لکھاہے کہ نبی کریم (علیم) دنیا میں لوگوں کی تربیت اور ان کا علاج کرنے کے واسطے تشریف لائے ہیں۔آپ (علیم) توروحانی طبیب ہیں۔ حضرت مولانااحتشام الحق تھانوی (نوراللہ مرتدہ) بڑے واعظ اور مقرر گزرے ہیں، حضرت تھانوی (علیہ) کے بھانجے تھے، بڑے بزرگ اورعالم تھے، ان کے بیان کا ایک خاص انداز تھا۔ وہ فرماتے تھے کہ آج کل وعظ کایہ طریقہ ہے کہ ایک بڑے مجمع کے سامنے وعظ کرنے والا آکر نصیحت کرتا ہے؛ در حقیقت یہ اصولی علاج نہیں ہے۔ یہ تو ایسا ہی ہے کہ حکیم اجمل خان صاحب کسی بڑے مجمع کے اندرآئیں اور تقریر کریں کہ ٹی بی کی بیاری ان اسباب کی وجہ سے ہوتی ہے اور

اس کاعلاج اس طرح کیاجاناچاہیے اور اس میں فلال چیزوں سے پرہیز کرو،اوراس میں فلال چیزیں مفید ہیں اور فلال چیزیں مضربیں،یہ ساری تفصیل ایک گھنٹہ تقریر کرکے ایک بڑے مجمع میں بتلادیں۔تو اب آپ ہی بتلایئ کہ اتنے بڑے مجمع میں سے یہ تقریر کس کے حق میں مفید ہوگی؟ صرف ٹی بی کے مریضوں کے لیے ہی مفید ہوگی،بقیہ کے لیےوہ کسی کام کی نہیں ہے۔

علاج کااصل طریقہ توبہ ہے کہ عکیم صاحب اپنے مطب میں اپنی مند پر بیٹھیں اور بیاروں سے کہہ دیاجائے کہ باہر بیٹھواورایک ایک کرکے آکرملاقات کرو، اور حکیم صاحب کے سامنے اپنی اپنی بیاری بتاؤ،وہ آپ کی بیاری کی تفصیل سن کراس کے علاج کے طور پر دوا اور پر ہیز بتائیں گے،جب ایک رخصت ہوگاتودو سراآئے گا، پھر تیسر ا آئے گا۔ مطب کااصل طریقہ یہی ہے۔

اسی طرح یہ بھی روحانی مطب ہے،اورروحانی طبیب کے علاج کااصل طریقہ بھی یہی ہے کہ کسی صاحب ِدل یاکسی عالم یاکسی ماہر کے پاس جاکر ہر شخص اپنے اپنے مسائل پیش کرے اوراس کے سلسلہ میں ہدایتیں حاصل کرے۔باتی یہ ایک عام انداز ہے۔ خیر! یہ بھی کوئی فضول اوربالکل بے کار نہیں ہے،اگرا س میں عمومی جذبہ پیدا کرنے والی بات ہے تو بہت اچھاہے۔

#### نبی کریم رہے طبیب ِروحانی تھے

خلاصہ یہ ہے کہ نبی کریم (ملکی طبیب ِروحانی تھے اورآپ کی خدمت میں لوگ اپنے اینے مسائل پیش کرتے تھے،اور علاج کامطالبہ کرتے تھے،جس میں جو کمی ہوتی تھی اس کی طرف نبی کریم ( الله عنوان و بی فرماکراس کا علاج تجویز فرماتے تھے، اوراس کے مطابق ان کو ہدایت دی جاتی تھی۔توچاہے سوال ایک ہی ہے،لیکن سوال کرنے والے مختلف ہیں،اس لیے جواب بھی مختلف ہوتے ہیں۔جبیاجیاجس کامسکہ ہو گا ویبا ویبا اس کاجواب ہو گا۔ آپ کسی ڈاکٹرکے یاس جاکر پوچھنے کہ ڈاکٹر صاحب! میرے لیے کونسی غذامفیدہے؟ تو ڈاکٹر صاحب پہلے توآپ کامزاج معلوم کریں گے کہ گرم ہے یا سردہ،اس کے بعد آپ کو کوئی چیز بتلائیں گے۔اوریہی سوال میں جاکر کروں گاتومیری ساری تفصیل جاننے کے بعد مجھے کوئی دوسری چیز بتائیں گے۔ تیسرے آدمی کواسی سوال کے جواب میں کچھ اور بتائیں گے۔اب تینوںنے ایک ہی سوال کیا؛ کیکن مجھے کچھ بتایااور آپ کو کچھ اور بتایااور فلاں کو کچھ اور بتایا۔ تواب کوئی کہے کہ مختلف جواب کیوں ہیں؟ بھائی! سوال کرنے والے مختلف ہیں اور ان کامزاج مختلف ہے اور ان کی ضرور تیں بھی مختلف ہیں؛تو جواب بھی مختلف ہیں۔اسی طرح مختلف حضراتِ صحابہ نے ایک ہی سوال کیا کہ کونسا عمل سب سے زیادہ افضل ہے؟ کسی کو جواب دیا کہ مال باپ کی خدمت کرنا،کسی دوسرے کوجواب دیا کہ جہاد کرنا، کسی کو جواب دیا کہ غصہ نہ کرنا،کسی کو

بتلایا گیا کہ خیر خواہی کرنا۔جس کے لیے جو مناسب سمجھا گیا اس کووہ بتایا گیا۔اصل بات یہ ہے کہ وقت کا تقاضہ کیاہے اس کے مطابق تھم بتایا گیا۔

## وقت کے تقاضہ کو پورا کرنے کانام دین ہے

بزرگوں نے کہاکہ دین اپناشوق پوراکرنے کانام نہیں ہے،بلکہ وقت کے تقاضہ کو پوراکرنے کانام دین ہے،اللہ اوررسول کی اطاعت اسی میں ہوگی،وقت کا تقاضہ کیاہے اس کو سمجھواوراس موقعہ پراللہ اوررسول کی کیاہدایت ہے اس کوپوراکرو۔

حضرت مولانا مین اللہ خان صاحب جلال آبادی (کیسی فرمایاکرتے سے کہ ایک آدمی جنگل میں اپنی بیوی کے ساتھ تنہااوراکیلار ہتاہے، آبادی وہاں سے دور ہے، جب نماز کا وقت آیاتویہ آدمی کہتاہے کہ میں تونماز پڑھنے کے لیے معجد جاؤں گا، جماعت کے ساتھ نماز پڑھنے کی تاکید آئی ہے۔ بیوی کہتی ہے کہ ہمارامکان جنگل میں ہے، آبادی دور دور تک نہیں ہے اورآپ عشاء کی نماز پڑھنے کے لیے جاناچاہتے ہیں، حالانکہ یہاں بڑا خطرہ ہے، اگر آپ چلے گئے تو میری کیاگت بنے گی۔ اس وقت اگروہ یوں کہے کہ تیراجو ہونے والا ہووہ ہو، میں توجماعت کے ساتھ نماز پڑھنے جاؤں گا جماعت کی نماز کا تواب سائیس گنا زیادہ ہے، وہ میں عاصل کرنا چاہتاہوں۔ تو حضرت فرماتے ہیں کہ دیکھو! اگرچہ نماز کا وقت آگیا ہے اور جماعت کی بھی بڑی اہمیت ہے، لیکن اس وقت یہ کہاجائے گا کہ اس کا نام شوق پورا کرنا ہے،

الله ورسول کے حکم پر عمل کرنا نہیں ہے، حالانکہ دیکھنایہ چاہیے کہ وقت کا تقاضہ کیاہے، اس کے مطابق عمل کرو۔

#### اینے معاملہ میں فیصلہ کابہترین طریقہ

اور کبھی ایساہو تاہے کہ آدمی کے سامنے دو پہلوہوتے ہیں اور کسی ایک پہلو کو ترجیج نہیں دے سکتایااپنے طبعی رجمان کی وجہ سے دل کسی ایک پہلوکی طرف ماکل ہے تو پھر اپنے معاملہ میں بجائے اس کے کہ خود فیصلہ کرے، کسی سمجھ دار شریعت کے تقاضوں سے واقف آدمی کے سامنے پیش کرے اوراس سے مشورہ لے، تاکہ اس میں اپنے نفس کے کسی کیداور دھو کہ کودخل نہ ہو،اوراس کی طرف سے جومشورہ دیاجائے اس پر عمل کرے؛ یہی بہترین طریقہ ہے۔ بہت سی مرتبہ آدمی یوں سمجھتاہے اور اس کادل یہی کہتا ہے کہ اس وقت کا تقاضہ یہی ہے، تواب اس کوچاہیے کہ جوشخص دین کے تمام تقاضوں اور مسائل سے واقف ہو اس کے سامنے اپنی بات پیش کرے اوراس کے بتانے کے مطابق اپنا معاملہ درست کے سامنے اپنی بات پیش کرے اوراس کے بتانے کے مطابق اپنا معاملہ درست

# خلاصه كلام

خلاصہ یہ ہے کہ نبی کریم (شینے) کی طرف سے ایک ہی طرح کے سوال کے جواب میں مختلف باتیں فرمائی گئی ہیں،اس کی وجہ کیاہے وہ میں نے بتلادی۔

اس روایت میں حضرت ابن مسعود (رائی نے سوال کیا کہ اے اللہ کے رسول! اللہ تعالی کے بزدیک سب سے زیادہ محبوب عمل کونساہے؟ تونبی کریم (رائی) نے فرمایا ﴿الصَّلَاةُ عَلیٰ وَقَتْ مِیں اداکرنا۔ بعض لوگ نماز تو پڑھتے ہیں لیکن مؤخر اور لیٹ کردیتے ہیں یاقضاکر دیتے ہیں ؛ یہ صحیح نہیں ہے، بلکہ اس کے مستحب وقت میں اس کواداکرنا یہ اللہ تعالی کوسب سے زیادہ محبوب عمل ہے۔

پھر حضرت ابن مسعود (رہے) نے پوچھاکہ اے اللہ کے رسول! اس کے بعد کونسا عمل اللہ تعالیٰ کوسب سے زیادہ محبوب ہے؟ ﴿قَالَ:بِرُّ الْوَالِدَيْنِ﴾ آپ (سَلَیْ) نے فرمایاکہ مال باپ کے ساتھ حسن سلوک اور بھلائی کامعاملہ کرنا۔پھر میں نے پوچھااس کے بعد کون ساعمل سب سے زیادہ محبوب ہے؟ تو آپ (سَلَیْ) نے فرمایاکہ اللہ کے راستہ میں جہاد کرنا۔

دیکھو!اللہ کے راستہ میں جہاد کے مقابلہ میں ماں باپ کے ساتھ حسنِ سلوک کرنے کو آگے کا درجہ دیا گیاہے۔اس سلسلہ میں اورروایتیں بھی پیش فرمائیں گے، جوان شاء اللہ آئندہ مجلس میں پڑھی جائیں گی۔

الله تعالی ہمیں ماں باپ کے ساتھ بھلائی کاسلوک کرنے کی توفیق عطافرمائے۔

مدیث کے اصلاحی مضامین جلد ۲

# بِرُّ الْوَالِلَيْنِ وَصِلَةُ الْأَرْحَامِرِ ﴿ هِلَسُ ٢﴾

والدین کے ساتھ حسنِ سلوک اور رشتہ داروں کے حقوق اداکرنے کی تاکید مجلس م

#### جِيْمُ إِلَّا الْحِيْدُ الْمِيْدُ الْمِيْدُ الْحِيْدُ الْحِيْدُ الْمِيْدُ الْمِيْدُ الْمِيْدُ الْحِيْدُ الْمِيْدُ الْمِيْمُ الْمِيْدُ الْمِيْدُ الْمِيْدُ الْمِيْدُ الْمِيْدُ الْمِيْدُ ال

۷ اراپریل <u>۱۹۹۹ء</u>

٢٩رزي الحجهر واسمايه

علامہ نووی (ﷺ) نے یہ باب والدین کے ساتھ حسنِ سلوک اور صلہ رحی کی تاکید کے سلسلہ میں قائم کیاہے، قرآنِ پاک کی آیات اور ایک حدیث گذشتہ مجلس میں بیان ہو چکی ہے، آج مزیدروایتیں پیش فرمارہے ہیں۔

# باپ کا حق ادا کرنے کی ایک صورت

حديث ١٣٣

عن أبي هريرة (﴿ قَالَ قَالَ رَسُولَ الله ( اللهُ ( اللهُ عَبْرِي وَلَدٌ وَالِدا اللهِ اللهِ أَنْ يَجْدِنُ فَيَشْتَرِيَهُ، فَيَشْتَرِيَهُ، فَيُعْتِقَهُ (روالامسلم)

ترجمہ: حضرت ابوہریرہ (ریابی) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (الیبیہ) نے ارشاد فرمایاکہ کوئی بیٹا اپنے باپ کوپوراپورابدلہ نہیں دے سکتا مگریہ کہ اس کوغلام پائے تواس کوخرید کر آزاد کردے۔

افاوات: - یعنی اولاداگراپنے باپ کاخل اداکرناچاہے تواس کے حل کی ادائیگی کے لیے چاہے وہ کتنی ہی کوشش کرے اور کتنی ہی خدمت بجالاوے اوران کی کتنی ہی اطاعت و فرمانبر داری کرلے، دنیا بھرکی راحتیں ان کو پہنچائے؛ تب بھی وہ پوری زندگی میں ان کا حل ادا نہیں کرسکتا، البتہ ان کاحق اداکرنے کی ایک صورت نبی کریم (میلیا) نے بتلائی جو اُس زمانہ

میں پائی جاتی تھی جب کہ غلامی کاسلسلہ تھااوروہ صورت ہے ہے کہ کسی کا باپ کسی کی غلامی اور ملکیت میں ہے اور بیٹااپنے باپ کواس کے مالک سے خرید کرکے آزاد کردے۔ ویسے بیٹے کاباپ کو خرید لیناہی باپ کی آزادی کے لیے کافی ہے،اس لیے کہ علاء نے مسئلہ لکھاہے کہ بیٹاباپ کو خریدے تواس کے خریدتے ہی خود بخود باپ آزاد ہوجاتا ہے۔

توبیٹاباپ کوخرید کر آزاد کردے تب توبہ کہاجا سکتاہے کہ اس نے باپ کاحق پورا پورا اداکر دیا،اس لیے کہ اس صورت میں یہ سمجھاجائے گاکہ باب کوغلامی سے نجات دلاکر گویا اس نے باپ کو نئی زندگی عطاکی، جیسے باپ اس کے دنیامیں آنے کے لیے ذریعہ بنا تھا اور دنیوی زندگی کے لیے واسطہ بناتھا؛ توبای کوخرید کرغلامی سے آزاد کرکے میہ بھی بای کے لیے نئی زندگی حاصل ہونے کا ذریعہ بنا،اس اعتبار سے گویاباپ کاجو احسان اس کے اوپر تھااس کا کچھ بدلہ اداکیا،اس لیے نبی کریم (علیہ) فرماتے ہیں کہ یہ ایک شکل توالی ہے کہ جس میں یوں کہاجاسکتاہے کہ بیٹے نے باپ کاپورابورابدلہ اداکر دیا، باقی وہ کتنی ہی خدمت کرلے، اس کے ساتھ احسان و بھلائی کامعاملہ کرے، اس کو کتنی ہی راحت پہنچائے اوراس کے حکم کی بجاآوری کرے؛ یہ سب کچھ کرنے کے بعد بھی اس کو یہ حق نہیں پہنچاکہ وہ یول کیے کہ میں نے باپ کاپورالوراحق اداکیا۔ آج ہمارے زمانہ میں تو غلامی کاسلسلہ ختم ہوچکاہے اس کیے اس شکل پرتوعمل کاسوال ہی پیدا نہیں ہو تا۔

# جو الله تعالی پراورآخرت کے دن پرایمان رکھتاہو

#### حدیث ۱۳۳

وعنه (﴿ أَيضاً أَنَّ رسول الله ( الله ( الله عَلَى عَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْلَخِرِ فَلْيُكُرِمُ ضَيْفَهُ وَمَنَ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْلَخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْراً أَوْ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْلَخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْراً أَوْ لِيَصْبُتُ وَمِنْ عَليه ) ليَصْبُتُ (متفى عليه)

تر جمعہ: حضرت ابوہریرہ (ﷺ) ہی سے منقول ہے کہ نبی کریم (ﷺ) نے ارشاد فرمایا کہ جو اللہ تعالی اور آخرت کے دن اورآخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہووہ اپنے مہمان کا اکرام کرے، اورجو اللہ تعالی اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہواس کو چاہیے کہ رشتہ داروں کے حقوق اداکرے، اورجو اللہ تعالی اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہووہ یاتو بھلی بات کے یا پھر خاموش رہے۔

افادات: یہ روایت پہلے بھی ایک دومر تبہ آچکی ہے، اس میں صلہ رحمی والاحکم موجود ہے اس مناسبت سے اس باب میں اس روایت کویہاں پیش کیا ہے۔ عام طور پر احادیث میں اختصار کے ساتھ یہ جملہ آتا ہے ﴿مَنْ کَانَ یُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْیَوْمِ الْاٰخِوِ ﴾ جو آدمی اللّٰہ تعالیٰ پراورآخرت کے دن پرایمان رکھتا ہو۔ اس میں سب ہی ایمانیات آجاتے ہیں، اس لیے کہ اللہ تعالیٰ پر ایمان لانا ورآخرت کے دن پرایمان لانا اس کے در میان میں فرشتوں پر ایمان لانا، اللّٰہ کی کتام چیزوں کی طرف اشارہ کردیا جاتا ہے جن پر ایمان لاناضروری ہے۔

نبی کریم (علیہ) ارشاد فرماتے ہیں کہ جو آدمی اللہ تعالی پر اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہو، مطلب میہ ہے کہ جو آدمی موسمن ہے اس کوچاہیے کہ وہ اپنے مہمان کا اکرام کرے۔ پہلے اس کی تفصیل بتاچکا ہوں۔

اور جو آدمی اللہ تعالی پر اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہو یعنی جو آدمی موسمن ہے اس کوچاہیے کہ صلہ رحمی کرے۔ یہاں اس روایت کو اسی مناسبت سے لائے ہیں کہ باب کے عنوان میں صلہ رحمی کا بھی تذکرہ ہے۔

## صلہ رحمی کی مخضر تفصیل

صلہ رحمی لین کسی کے ساتھ قرابت، رشتہ داری اور نسبی تعلق ہے تواس نسبت سے جو حقوق اس پرعائدہوتے ہیں ان حقوق کواداکرنا۔ اب یہ حقوق کیاہیں ؟ توپہلے بھی میں نے بتلایاتھا کہ جس قسم کی رشتہ داری ہے اور جس کی جو حیثیت ہے اس کے مطابق حقوق کی ادائیگی اس پرعائدہوتی ہے، مثلاً مال باپ، اولاد، بھائی بہن، دادا دادی، نانا نانی، خالہ، چپا، پھو پھی وغیرہ جتنی بھی خاندانی نسبی رشتہ داریاں ہیں، ان کے حقوق کی ادائیگی میں بعض چیزیں تووہ ہیں جن کو بعض حالات میں شریعت نے اس پر واجب اور ضروری قرار دیاہے مثلاً مال باپ کے بیس اینامال نہیں ہے جس سے وہ اپنا گزربسر کر سکیں اور بیٹے کے بیس مال موجود ہے، یا بیٹا کمانے کی طاقت رکھتا ہے؛ تو اس صورت میں اس کی ذمہ داری ہے کہ وہ مال باپ کا نفقہ ادا کرے۔ ہاں! اگر مال باپ کے پاس اپنامال موجود ہے تو میں بتلاچکا ہوں کہ جب

کسی کے پاس اپنامال موجود ہو تواس کے کھانے پینے کا،اس کے پہننے اوڑھنے کااوراس کے رہنے سہنے کا خرچہ کسی دوسرے پر نہیں آتا، وہ اسی کے مال میں واجب ہو تاہے سوائے بیوی کے، کہ وہ ایک ایسی شخصیت ہے کہ اس کے یاس اپناکتناہی مال موجود کیوںنہ ہو،وہ کروڑ پی اور ارب پتی ہو تب بھی اس کاخرچہ اس کے شوہر پر ہی ضروری ہے۔اس کے علاوہ کوئی بھی ر شتہ دار ہو،ماں باپ،اولاد اوروہ تھی جاہے حچوٹی ہی کیوں نہ ہواور دوسرے تمام رشتہ دار کوئی بھی ہو،اگران کے یاس اپنامال موجودہے جس سے ان کے کھانے یینے کی ضرورت، پہننے اوڑھنے کی ضرورت،ان کے رہنے سہنے کی ضرورت بوری ہوسکتی ہے،تو اس صورت میں کسی دوسرے پر ان کاکوئی بھی نفقہ واجب نہیں ہے۔اب واجب نہ ہونے باوجودان کی خوشنودی حاصل کرنے کے لیے اگر اولادان کے ساتھ ہدیہ وغیرہ کا سلسلہ جاری رکھے تواجھاہے، کیکن شریعت واجب قرار نہیں دیتی۔لیکن اگران کے پاس اپنا مال موجود نہیں ہے،اوراس کے پاس ا پنی ضرورت سے زائد مال ہے تو پھراس میں بڑی تفصیلات ہیں۔ بعض صورتوں میں ان کا نفقہ واجب ہوتاہے،اورا گر کئی اولادہیں تو ہر ایک کے اوپر کھ نہ کچھ حصہ ان کے حق کے مطابق عائد ہو تاہے، جوان کوادا کرنا پڑے گا۔ بعض رشتہ داریاں دور کی ہیں مثلاً آپ کی خالہ ہیں اوران کابیٹا بھی موجودہے اور اس کی حیثیت بھی ہے تواس پر ہی ان کاخرچہ واجب ہوتا ہے کیکن اگروہ اس کوادا نہیں کر تاتواس صورت میں آپ کوان کے ساتھ حسنِ سلوک کرنا چاہیے۔

#### صله رحمی کاادنیٰ درجه

اورصلہ رحمی کاکم سے کم درجہ یہ ہے آدمی ان کے ساتھ ملاقات کر تارہے اوران کے ساتھ سلام وکلام کاسلسلہ جاری رکھے،اور خیر خیریت معلوم کرے؛ یہ صلہ رحمی کا ادنیٰ درجہ ہے، اگر کوئی آدمی یہ بھی نہیں کر تاتویوں سمجھاجائے گاکہ اس نے قطع رحمی کی یعنی رشتہ داری کا حق ادا نہیں کیا،اوراس صورت میں قطع رحمی اوررشتہ داری کا حق ادا نہ کرنے پرجو وعیدیں قرآن و احادیث میں آئی ہیں وہ تمام اس کے اوپرعائدہوجائیں گی اس لیے یہ توضروری ہے کہ اپنے جتنے بھی رشتہ دارہوں، جن کے ساتھ نسبی تعلق ہے،چاہے وہ قریب کے ہول یادورکے ہوں، ان کے ساتھ کبھی کوئی معاملہ ایباتوہوناہی نہیں چاہیے کہ ان کے ساتھ گفتگو کاسلسلہ بند کر دیں بول چال نہ ہواور سلام کلام نہ ہو، اگریہ نہیں ہوگاتو اس صورت میں یہ ساری وعیدیں اس کے اوپر آجائیں گی اوراس کے نتیجہ میں وہ مصیبتوں میں سے ساتھ گفتگو کاسلسلہ بند کر دیں بول چال نہ ہواور سلام کلام نہ ہو، اگریہ نہیں وہ مصیبتوں میں عورت میں یہ ساری وعیدیں اس کے اوپر آجائیں گی اوراس کے نتیجہ میں وہ مصیبتوں میں کے کھنے گا۔

# روزی کی منگلی کاسب سے بڑاسبب

آگے ایک روایت آنے والی ہے کہ آدمی جب صلہ رحمی کرتاہے،رشتہ داری کے حقوق اداکر تاہے تواس کی وجہ سے اللہ تعالی اس کی روزی میں برکت عطافرماتے ہیں اس کی زندگی میں برکت عطافرماتے ہیں اوراگر قطع رحمی کرتاہے تواس کے نتیجہ میں اس کی روزی میں بے برکتی ہوتی ہے،روزی کاسلسلہ ختم کر دیاجاتاہے۔آج کل لوگوں کوعام طور پرشکایتیں ہیں کہ کاروبار نہیں چلتا، بہت نکلیف ہے اور برکت نہیں ہے، حالانکہ کاروبار میں برکت نہ ہونے اور روزی کی تنگی کاسب سے بڑا سبب قطع رحمی ہے، اب اگراس لائن سے وہ آدمی سویے تواس کوخود اپنی پریشانی کا جواب مل جاتاہے کہ کسی رشتہ دار کے ساتھ کچھ نہ کچھ معاملہ خراب چل رہاہوتا ہے۔ بعض لوگ تومال باب ہی کا حق ادا کرنے میں کوتاہی کرتے ہیں بنیاد کی شروعات ہی میں معاملہ گڑبڑہے،اوراگر ماں باپ کے حق کی ادائیگی کا کچھ اہتمام کیاتو دوسرے رشتہ داروں کے حقوق کی ادائیگی میں بڑی کو تاہیاں ہوتی ہیں اور بعضوں کے ساتھ ایسی لڑائی ہوتی ہے کہ ان کو دیکھنے کے لیے تیار نہیں ہوتے،سلام وکلام کے لیے راضی نہیں، اور پھر چاہتے یہ ہیں کہ ہماری روزی میں برکت ہو؛یہ کیسے ہوسکتاہے،معمولی معمولی باتوں میں آپس میں جھڑے ہوتے ہیں، بات چیت بندہوجاتی ہے،سلام وکلام کاسلسلہ منقطع ہوجاتا ہے،اورجب مصیبتیں آتی ہیں تو پھر روتے پھرتے ہیں،اور مصیبت توبیہ ہے کہ پیتہ بھی نہیں چاتا، اور یہ سمجھ میں ہی نہیں آتاکہ یہ تکلیف کاہے کی وجہ سے آئی۔اوراگراللہ کاکوئی بندہ متوجہ کرے تو اِدھر دھیان ہی نہیں دیتے، یوں سمجھتے ہیں کہ یہ توالی ہی بات ہے، حالانکہ حقیقت میں مصیبت اسی کی وجہ سے آتی ہے۔

#### کمزوروں کی وجہ سے روزی دی جاتی ہے

میں پہلے بھی بتلاچکاہوں کہ بہت سی مرتبہ ایساہوتاہے کہ صاحبزادے کماکر مال باپ کودے رہے ہیں، اب شادی ہوئی توبیوی کان بھررہی ہے، اور یول کہتی ہے کہ دیکھو! آپ اتنی تکلیف اٹھاکر کماکرماں باپ کودیتے ہیں اور تمہارافلاں بھائی تو بیٹھا بیٹھاکھارہا ہے، مال باپ اس کو کچھ نہیں کہتے۔اورجب ایک بات باربار کہی جاتی ہے تو اس کااثریہ ہوتا ہے کہ یہ بھی سوچنے لگتاہے کہ یہ بات تو ٹھیک کہتی ہے،اس کی بات سچینک دینے جیسی نہیں ہے،الہذااس سلسلہ میں وہ ماں باپ سے بات کرتاہے، حالائکہ جب آپ نے اپنی حیثیت کے مطابق خدمت کے طور پرمال باپ کو پیش کردیا تو اب ان کو اختیارہے کہ وہ جس طرح جاہیں اس کواستعال کریں،لیکن جب آپ اس سلسلہ میں ماں باپ سے گفتگو کریں گے تو اسی کے متیجہ میں مجھی توماں باپ کے ساتھ بھی تعلقات کشیدہ ہوجاتے ہیں،اور بھائیوں کے ساتھ بھی ٹوٹ جاتے ہیں ،اور پھریہ صاحبزادے کہتے ہیں کہ میں ہی الگ ہوجاتاہوں۔پھر علاحدگی اختیار کر لینے کے کچھ زمانہ کے بعد کاروبار ٹھنڈا ہونے لگتاہے تواب سوچتے ہیں کہ کاروبار ٹھنڈا کیوں ہو گیا؟ اربے بھائی! تمہارے کاروبار میں جو کچھ آرہاتھاوہ توان کمزوروں کی وجہ سے ہی آرہا تھا حدیثِ پاک میں آتا ہے ﴿إِنَّمَا تُرْزَقُونَ وَتُنْصَرُونَ بِضُعَفَآ أَدِكُمْ ﴾ (سنن ترمذی، ۱۷۰۲) تم کو تمہارے کمزوروں کی وجہ سے روزی دی جاتی ہے، یعنی جو کمزور خود کمانے کی طاقت نہیں رکھتے، تم کماکر ان کی ضرورتوں کو پورا کرنے کے لیے کوشش کررہے ہو،توان کی برکت سے اللہ تعالیٰ عظم میں بھی روزی دیتے ہیں۔

# پہلاشیطانی حربہ

اب دیکھو کہ نبی کریم (علیما) نے کیا تعلیمات دی ہیں ؟اوریہ یوں سمجھتاہے کہ میں اِن کو کھلارہاہوںاور حضورِ اکرم (علیہ) یہ بتلارہے ہیں کہ یہ تجھے کھلارہے ہیں۔اب ہمارا ایمان تو نبی کریم (عظیم) پرہے،ہم اپنی آئکھول سے یہ دیکھ رہے ہیں اور بظاہریہی نظر آتاہے کہ ہم محنت کرتے ہیں اور ہم کماکرلاتے ہیں اور ہم اِن کو کھلارہے ہیں،لیکن حضورِ اکرم( علیہ اُ) فرماتے ہیں کہ نہیں!تم کوجو کچھ مل رہاہے وہ تواس کی وجہ سے مل رہا ہے توصر کے ایمان والی بات توبہ ہے کہ ہمیں کچھ بھی نظر آتاہولیکن اللہ کے یاک رسول (منافظ) جب یہ کہتے ہیں کہ تہہیں اُن کی وجہ سے روزی ملتی ہے تو ہمیں اس کومان لیناچاہیے اور ہمیں اسی کایقین رکھناچاہیے کہ ہماری آئکھیں کچھ بھی دیکھتی ہوں،ہماری آئکھ غلط دیکھ سکتی ہے لیکن اللہ کے یاک رسول ( الله الله علا كهد نہيں سكتے۔ اگر چه بظاہر ہم يه ديھ رہے ہيں كه ہم كماكران كو كھلارہے ہيں لیکن جب نبی کریم (منابیہ) نے فرمادیا کہ ان کی وجہ سے تمہیں روزی مل رہی ہے تواب ہماراا یمان کیمی ہونا چاہیے، اور جب یہ ایمان ہو گا تو کیا ہم ان کے ساتھ تعلقات ختم کریں عے؟ ہر گزنہیں۔جب ہم یہ سمجھیں گے کہ ہمیں جو کچھ مل رہا ہے وہ اُس کی وجہ سے مل رہا ہے توہم تبھی بھی اُس کے ساتھ تعلقات نہیں توڑیں گے،بلکہ اگر وہ توڑنا بھی چاہے گاتوہم

اُس کے سامنے ہاتھ جوڑیں گے کہ اللہ کے واسطے ایسامت کرو، میری غلطی ہوگئ ہوتو معاف کردو، میں تو آپ کو ساتھ ہی رکھوں گا، آپ کہیں نہیں جائیں گے۔لین جب آپ یوں سمجھیں گے کہ میں محنت کرتا ہوں اور میں کماکر کھلاتا ہوں تو پھر آپ الگ ہونے کی بات کریں گے۔ جب کوئی آدمی آپ کوالیامشورہ دے رہا ہو، تو در حقیقت یہ پہلا شیطانی اور نفسانی حربہ ہے، آپ اس کو سمجھائے کہ بھائی! میں اس کو نہیں کھلارہا ہوں وہ مجھے کھلارہ ہیں۔ اگر بیوی بھی یہ کہتی ہوتو اس سے کہنا چاہے کہ بھائی! میں اس کو نہیں ہے، توجو سمجھ رہی ہے وہ بالکل غلط ہے، نبی کہتی ہوتو اس سے کہنا چاہیے کہ بھی ایس لیے یہ لوگ مجھے کھلارہے ہیں، یہ نہ سمجھنا کہ میں ان کو کھلا کہا ہوں۔ جب تک میر امعاملہ ان کے ساتھ درست ہے وہاں تک میری روزی میں برکت ہے رہا ہوں۔ جب تک میر امعاملہ ان کے ساتھ درست ہے وہاں تک میری روزی میں برکت ہے اور مجھے روزی ملتی رہے گی،اور جس دن میں ان سے تعلقات کٹ کردوں گااس دن سے میر امعاملہ گڑبڑ میں پڑجائے گا۔

# دوسراشیطانی حربه

حضرت شیخ (نوراللہ مرقدہ) ہمیشہ فرمایا کرتے تھے کہ قطع رحمی کی وجہ سے روزی کا وبال آتا ہے اور پھر آدمی سمجھتا نہیں ہے اور روتا پھر تاہے، وظیفے پڑھتاہے اور پھریوں سوچتاہے کہ کسی نے پچھ کرادیاہے، یہ دوسر اشیطانی حربہ ہوتاہے۔ جیسے کسی بیاری کی صحیح تشخیص ہی نہ ہوتواس کا علاج کیا ہوگا۔ اسی طرح شیطان اب دوسرے راستہ پرلے جا رہا ہے، بیاری کی جوبنیا داور سبب ہے اُدھر سے دھیان ہٹاکر دوسری طرف لے جارہا ہے، اب وہ اور زیادہ چگر پر چڑھ

جاتا ہے، عاملوں کے پاس جائے گا، کہیں تعویذ گنڈے کرائے گا، کوئی کیے گاکہ کالاجادو ہے اور کوئی کیچھ کیے گا، لیکن جو کالاجادوا پنے اندر ہے اس کو دور کرنے کی کوشش ہی نہیں کرتا، یہاں پر بھی الزام دوسروں کے اوپر دیتا ہے، اپنی غلطیوں کی طرف آدمی کاذبن جلدی سے نہیں جاتا۔ اس لیے حقیقت توبہ ہے کہ ہم میں سے ہرایک کوایسے موقع پر اپناجائزہ لیناچا ہے کہ میں کوئی ایساکام تو نہیں کر رہا ہوں جس پر حدیثِ پاک میں تنگی کی وعید سائی گئ ہے، اگر ایساکوئی کام ہے تواس سے فور آباز آجانا چاہیے، اس کا اصل علاج یہی ہے، دوسر اکوئی علاج نہیں ہے۔ بہر حال! میں یہ عرض کر رہا تھا کہ صلہ رحمی کاادنی اور کم سے کم درجہ یہ ہے کہ آدمی اینے دشتہ داروں کے ساتھ سلام کلام کاسلسلہ جاری رکھے، اگروہ سلام کلام کاسلسلہ ختم کر دے گا تو یوں کہا جائے گا کہ اس نے رشتہ داری کاحق ادا نہیں کیا۔

اور نبی کریم (علیم) نے تیسری بات ارشاد فرمائی کہ جو آدمی اللہ تعالی پراورآخرت کے دن پرایمان رکھتاہواس کوچاہیے کہ تھلی بات کھے یاخاموش رہے،اس کی تفصیل بتا چکا ہوں۔

# رشتہ داری کی اپیل

### حدیث ۱۵ ۳

وعنه قال (﴿ قَالَ رَسُولَ الله ( الله ( الله الله عَالَى خَلَقَ الْخَلُقَ حَتَى الذَا فَرَغَ مِنْهُمُ قَامَتِ الرَّحْمُ فَقَالَتُ: هٰذَامُقَامُ الْعَائِيبِك مِنَ الْقَطِيْعَةِ قال: نَعَمُ الْمَا تَرْضَيْنَ أَنْ أَصِلَ مَنْ وَصَلَكِ، وَأَقَطَعَ مَنْ

قَطَعَكِ؛قالت:بَلى قال:فَلَالِكَ لَكِ ـ ثُمَّ قالَ رَسُولُ اللهِ (اللَّهُ (اللَّهُ وَأُو النَّشِئُتُمُ ﴿فَهَلُ عَسَيْتُمُ اِنْ تَوَلَّيْتُمُ أَنْ تُفْسِلُوا فِي الْأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمُ أُولِئِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ الله فَأَصَمَّهُمُ وَأَعْلَى أَبْصَارَهُمُ ﴾ (متفق عليه) وفي رواية للبخاري: فَقَالَ الله تعالى: مَنْ وَصَلَكِ وَصَلَتُهُ وَمَنْ قَطَعَكِ قَطَعَتُهُ ـ

ترجمہ: حضرت ابوہریرہ (ﷺ) ہی کی روایت ہے فرماتے ہیں کہ نبی کریم (ﷺ) نے ارشاد فرمایا کہ الله تعالی جب تمام مخلوق کوپیدافرما کھے، تو قرابت کھڑی ہوئی۔ اور کہاکہ باری تعالیٰ! قطع رحمی کے حقوق کوضائع ہونے سے بچانے کے لیے میں آپ کی پناہ حاصل کرناچاہتی ہوں۔توباری تعالیٰ نے بھی اس سے فرمایا کہ بالکل! ممہیں گارنی دی جاتی ہے۔اچھا!کیااس بات پر تو خوش ہے کہ جو تجھے جوڑے گا، میں اس سے جوڑوں گا،اور جو تجھے کاٹے گا، میں اس کو کاٹوں گا؟ اس کے جواب میں اس نے کہاکہ جی ہاں!میں اس پرتیارہوں، تو باری تعالی نے فرمایا کہ جاؤا جمہیں اس بات کی گارنٹی دی جاتی ہے۔اس کے بعد نبی تم کو اگر قبضہ حاصل ہوجائے توزمین کے اندر فساد پھیلاؤگے اور رشتہ داریوں کے حقوق کوضائع کروگے یعنی قطع رحمی کروگے؟ یہی لوگ ہیں جن پر اللہ تعالیٰ نے لعنت فرمائی اور حق بات کے سننے سے ان کو بہر ابنادیا اور حق کی طرف نظر کرنے سے ان کی آئکھوں کو اندھا کر دیا۔ بخاری شریف کی روایت میں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے رشتہ داری سے فرمایاکہ جو تھے جوڑے گامیں اسے اپنے سے جوڑوں گا اور جو تھے کالے گاتومیں اسے اپنے سے کاٹوں گا۔

افادات:وہ نسی رشتہ داری جو بچہ پیدا ہوتے ہی مال کے پیٹ سے لے کر آتاہے، اس کو عربی میں ﴿رَحِمْ ﴾ کہتے ہیں۔ یہاں ایک سوال پیداہو تاہے کہ قرابت ورشتہ داری جسمانی اور جاندار چیز تو ہے نہیں کہ اُسٹے اور بات کرے؟ اس سلسلہ میں شر ّاح نے لکھاہے کہ ہوسکتاہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کی طرف سے اس کے ان جذبات کوظاہر کرنے کے لیے اور اس کی اس درخواست کو پیش کرنے کے لیے دراس کی اس درخواست کو پیش کرنے کے لیے کسی فرشتے کو کھڑ اکر دیاہواور اس فرشتہ نے یہ بات اس کی طرف سے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں پیش کی ہو۔

یایہ بھی ہوسکتاہے کہ اللہ تعالی ہر چیز پر قادرہ ﴿انَّ الله عَلیٰ کُلِّ شَیْعٍ قَدِیْوَ ﴾ اگرچہ رشتہ داری حسی چیز نہیں ہے بلکہ ایک معنوی چیز ہے، لیکن اللہ تعالی اس بات پر قدرت رکھتے ہیں کہ وہ اس کوکوئی جسم اور شکل عطاکریں اوروہ اللہ تعالیٰ کے سامنے اپنی بات پیش کرے اللہ تعالیٰ کی قدرت سے کوئی چیز بھی بعید نہیں ہے۔

اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ قرابت اور رشتہ داری کے حقوق کوضائع ہونے سے بچانے کے لیے اور اس کے حقوق کی ادائیگی کی تاکید کے لیے نبی کریم (علیہ) نے تعبیر کا ایک مخصوص اندازاختیار فرمایا ہو، تاکہ اللہ تعالی کے یہاں اس کی کتنی اہمیت ہے وہ لوگوں کو معلوم ہوجائے۔ خیر! توقرابت اور رشتہ داری اُٹھی اور کہا کہ باری تعالی! قطع رحمی کے حقوق کو ضائع ہونے سے بچانے کے لیے میں آپ کی پناہ حاصل کرناچاہتی ہوں گویا قرابت اور رشتہ داری نے اپنی درخواست اللہ تعالی کے حضور میں یہ کہہ کرپیش کی کہ میرے حقوق کو اگرضائع کیا گیا تواس کے لیے کیاگار نٹی ہے؟ رشتہ داری نے باری تعالی سے یہ عرض کیا کہ باری

تعالیٰ!آپ نے مجھے پیداکیااور میرے کچھ حقوق آپ نے مقرر کئے کہ ان کو ادا کیا جائے،
اور ان کوضائع و بربادنہ کیاجائے، تواب میرے ان حقوق کو برباد ہونے سے بچانے کے سلسلہ
میں مجھے آپ کی بارگاہ سے کوئی گارنٹی ملنی چاہیے اور ایسا کچھ اطمینان مجھے ملناچاہیے؛ تاکہ
اس گارنٹی کی وجہ سے کوئی آدمی اگر میرے حقوق کو ضائع کرنے کاارادہ کرے تووہ ڈرجائے
اور ضائع نہ کرے۔

کیاگار نٹی ہے کہ لوگ میرے حقوق اداکریں گے یانہیں کریں گے۔ اور اگر نہیں کریں کے توان کو کیاسزاملے گی، اور اگر اداکریں گے تواس پر کیاانعام ملے گا؟ ابھی سے یہ طے ہوجائے تومیر اخیال رکھا جائے گا، اور اگر طے نہیں کیاجائے گاتولوگ میر اخیال بھی نہیں رکھیں گے۔

# رشتہ داری کوزبردست گار نٹی ملی ہے

توباری تعالیٰ نے بھی اس سے فرمایا ﴿نَعَمْ ﴾بالکل! شہیں گارنٹی دی جاتی ہے اچھا! کیا تواس بات پرخوش ہے کہ جو تجھے جوڑے گااور جو تیرے حقوق اداکرے گا، میں اس سے جوڑوں گا،اورجو تجھے کاٹے گااور تیرے حقوق ضائع کوبرباد کرے گا، میں اس کو کاٹوں گایعنی اس کوبرباد کروں گا،دیکھو!اللہ تعالیٰ کی بارگاہ سے قرابت اور رشتہ داری کوکٹنی زبردست گارنٹی دی گئی کہ باری تعالیٰ قرابت سے پوچھ رہے ہیں کہ اب تو تجھے اطمینان ہے؟اس کے گارنٹی دی گئی کہ باری تعالیٰ قرابت سے پوچھ رہے ہیں کہ اب تو تجھے اطمینان ہے؟اس کے

جواب میں قرابت نے کہاکہ جی ہاں! میں اس پر تیار ہوں، اگراتنی گارنٹی مجھے مل جائے تومیں خوش ہوں۔ توباری تعالیٰ نے فرمایا کہ جاؤ! عہمیں اس بات کی گارنٹی دی جاتی ہے۔

اللہ تعالیٰ جس کوجوڑے، تو پھر ساری دنیا بھی اس سے منھ موڑے تواس کو کوئی پرواہ نہیں کرنی چاہیے۔ اور اللہ تعالیٰ جسے کاٹے پھر توساری دنیا بھی اسے خوش کر دینا چاہے تووہ خوش نہیں ہوسکتا۔ دنیاکا معمولی حاکم یا آپ کے شہر کاڈی ایس پی، یا کلکٹر جب کسی کے متعلق اپنی ناراضگی کا ظہار کر دیتا ہے تواس آدمی کورات بھر نیند نہیں آتی، زندگی کاچین و سکون خراب ہوجاتا ہے، توجب اللہ تعالیٰ یوں کہہ دیں کہ میں اس کو کاٹوں گاتواب وہ آدمی رشتہ داری کے حقوق ضائع کرکے کیاسکون واطمینان کی نیند لے سکتا ہے؟ کیااس کو زندگی میں چین و سکون حاصل موائع ہوسکتا ہے؟ ظاہر ہے کہ مجھی بھی چین نہیں مل سکتا۔ اگر وہ چین و سکون حاصل کرناچاہتا ہے تواس کوچاہیے کہ رشتہ داری کے حقوق کوادا کرے۔

تواب رشتہ داری اتنی بڑی زبردست گارنٹی لے کر دنیامیں آئی ہے،اورہم پیدا ہوتے ہی اس رشتہ داری کواپنے ساتھ لے کر آتے ہیں،اب اگر ہمیں اپناکام بناناہے تو پھر اس رشتہ داری کے حقوق اداکرناضروری ہے،اوراگراس کوضائع وبرباد کریں گے تو پھریہ وعید ومصیبت ہم پرعائدہوجائے گی۔

## دولت اور کرسی کا نشه

اس کے بعد نبی کریم (علیہ) نے قرآنِ پاک کی ایک آیت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا کہ اگرتم چاہوتو قرآن کی یہ آیت پڑھو،جس کاخلاصہ ہے کہ کیاتمہیں یہ توقع ہے کہ تم کو اگر حکومت مل جائے اور قبضہ حاصل ہوجائے توزمین کے اندر فساد کھیلاؤ گے اوررشتہ داریوں کے حقوق کوضائع کروگے اور قطع رحمی کروگے ؟ یعنی عام طور پر ہوتا ایسا ہی ہے کہ آدمی کے ہاتھ میں جب کچھ یاورآتاہے، جاہے وہ مسلس یاورہویامنی یاور ہو لیعنی پیسوں کا یاور ہویاطاقت و قوت کایاور ہو، تواس کا نتیجہ یہ ہوتاہے کہ آدمی یہ سمجھنے لگتا ہے "ہم چوں من دیگرے نیست"ہم سے بڑاکوئی نہیں ہے، پھررشتہ داریوں کے جو حقوق اس پرعائدہوتے ہیں ان کوضائع کرتا ہے، لوگوں کے ساتھ ظلم و زیادتیاں کرتا ہے۔عام طور پر دولت آتی ہے یا کرسی ملتی ہے تواسی کے نشہ میں آدمی ہے حقوق ضائع کر تاہے۔آگے باری تعالی فرماتے ہیں کہ یہی لوگ ہیں جنہوں نے قوت کے بل بوتے پر زمین میں فساد پھیلایااورر شتہ داریوں کے حقوق ضائع کئے،ان پراللہ تعالی نے لعنت فرمائی۔لعنت یعنی اللہ کی رحمت سے دوری۔اور حق بات کے سننے سے ان کوبہر ابنادیا اور حق کی طرف نظر کرنے سے ان کی آنکھوں کواندھا کر دیا۔ اس نشہ میں یہ ہوتاہے کہ لوگ سمجھاتے بھی ہیں اور ساری دنیاان کواصل حقیقت د کھانے کی کوشش کرتی ہے کہ تم یہ سب غلط کررہے ہو،لیکن ان کو نظر ہی نہیں آتا،ان کی سمجھ میں آتاہی نہیں، کان بہرے اورآ نکھیں اندھی ہو جاتی ہیں۔

# حسنِ سلوک کاسب سے زیادہ حق دار کون؟

#### حدیث ۲۱۳

وعنه ﴿ ﴿ عَنَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ النَّاسِ بِحُسْنِ صَاكِبَتِي وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

وفى رواية: يَارسول الله !مَن أَحَقُ بِحُسَنِ الصُّحْبَةِ ؛ قال: أُمُّك، ثُمَّ أُمُّك، ثُمَّ أُمُّك، ثُمَّ أَبَاك، ثُمَّ أَدُنَاك أَدْنَاك .

تر چمہ: حضرت ابوہریرہ (ربی فرماتے ہیں کہ نبی کریم (بیلی کی خدمت میں ایک آدمی حاضر ہوا اوراس نے سوال کیا،اے اللہ کے رسول،میرے حسنِ سلوک کا لوگوں میں سب سے زیادہ حق دار کون ہے؟ حضور (بیلیم ) نے فرمایا تیری ماں۔اس نے بوچھاپھر کون؟ آپ (بیلیم ) نے فرمایا تیری ماں۔اس نے بوچھاپھر کون؟ تو آپ (بیلیم ) نے فرمایا تیری ماں۔اس نے بوچھاپھر کون؟ تو آپ (بیلیم ) نے فرمایا، تیرا باپ۔ بوچھا پھر کون؟ تو آپ (بیلیم ) نے فرمایا تیری ماں۔اس نے بوچھاپھر کون؟ تو آپ (بیلیم ) نے فرمایا، تیرا باپ۔ اورایک روایت میں یہ بھی ہے کہ اے اللہ کے رسول!میرے حسنِ سلوک کا سب سے زیادہ حق دار کون ہے؟ تو حضور (بیلیم ) نے فرمایا کہ تمہاری ماں، پھر تمہاری ماں، پھر تمہارا باپ، پھر رشتہ داری کے اعتبارے جو جتنا قریب ہو۔

افادات: گویاحسن سلوک کے معاملہ میں باپ کے مقابلہ میں ماں کو تین گنا حق دیا گیایعنی تین حصے ماں کے ہوئے اورایک حصہ باپ کاہوا۔

اس حدیث کی تشریح کرتے ہوئے علماء نے لکھاہے کہ دوچیزیں الگ الگ ہیں ایک ہے خدمت اور حسنِ سلوک۔ دوسراہے تعظیم اور حکم کی بجاآوری۔ تو تعظیم اور حکم کی بجاآوری میں ماں پرباپ مقدم ہے، اگر دونوں کے احکام میں ٹکراؤ ہوجائے اور کسی کا تھم شریعت کے خلاف نہ ہوتوباپ کا تھم ماناجائے گا۔اور خدمت اور راحت پہنچانے کے معاملہ میں اور ہدیہ دینے کے معاملہ میں باپ پرمال کوترجیج ہوگی۔اس لیے کہ مال نے اس کے لیے تین مشقتیں اٹھائی ہیں، جب پیٹ میں تھا،جب پیداہوا،اوردودھ پلانے کے زمانہ میں۔اور بعد میں جب پرورش کازمانہ آیاتومال کے ساتھ باپ بھی شریک ہے، پہلے تین مرحلوں میں باپ میدان میں تھاہی نہیں ، صرف مال ہی مال تھی، کیکن جب بڑا ہوا اور تعلیم وتربیت کا زمانہ آیاتواب دونوں شریک ہیں۔ تو گویاماں نے تین گنامحنت کی ہے،اس لیے حسن سلوک اور خدمت و محبت کے معاملہ میں ماں کو ترجیح دی ہے، لیکن تعظیم اور حکم کو بجالانے کے معاملہ میں باپ کوتر جیح دی ہے، باپ کا حکم مقدم رکھا جائے گا۔

## وه آدمی ہلاک وبربادہو

#### حدیث ک اس

وعنه ﴿﴿ عَنِهُ النَّبِي ﴿ اللَّهِ إِنَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا عِنْكَالْكِبْرِ،أَحَكَهُمْ اَأُوكِلاهُمُ الْفَلَمُ وَيَلْخُلِ الْجَنَّةَ ـ (روالامسلم) تر چمہ: حضرت ابوہریرہ (ﷺ) نبی کریم (ﷺ) کاارشاد نقل فرماتے ہیں کہ اس کی ناک غبار آلود ہو، وہ آدمی ہلاک وبربادہو، جس نے اپنے ماں باپ میں سے دونوں کو یاکسی ایک کو بوڑھانے میں پایا،اس کے باوجود ان کی خدمت کرکے وہ جنت میں داخل نہ ہوسکا۔

افادات: اس لیے کہ بوڑھاپے کی حالت میں ماں باپ کوپایا، اگروہ ان کی خدمت کر تاتووہ ضروراس کوجنت میں داخل کراتے، لیکن اس نے ان کاحق ادانہیں کیا اور جنت میں داخل نہیں ہوپایاتواب اس کے لیے ہلاکت کے علاوہ اور کیاباقی رہا۔ اس لیے ماں باپ کے حقوق کی ادائیگی کے معاملہ میں خاص طور پر بوڑھا ہے میں بہت زیادہ اہتمام کرنا چاہیے۔

# ماں باپ کی تقسیم کادر دناک منظر

آج کل توابیازمانہ آیاہے کہ کیاکہاجائے، اللہ کی پناہ۔ایک مولاناصاحب سنانے گئے کہ اب تومال باپ کو بھی تقسیم کیاجاتاہے۔ میں نے کہا کہ وہ کسے ؟ تو بتایا کہ بیٹوں میں جب جائیداد تقسیم ہوتی ہے تو بیٹے کہتے ہیں کہ باپ کو تورکھ اور مال کو میں رکھتا ہوں۔ پھر کیاہوا؟ باپ کی وجہ سے جائیداد میں سے دوچار بیگہ زمین الگ کی گئی تھی،اور مال کی وجہ سے کچھ الگ کی گئی تھی۔اب ایساہوا کہ مال کا انتقال ہو گیا،اور باپ رہ گیا،تو پھراس میں بھی جھڑے ہوتے ہیں۔ اب وہ بیٹاجس کے ساتھ باپ رہتاہے وہ یول کہتاہے کہ والدہ کا توانقال ہو گیا اب تُو آرام سے بیٹے گیا،اور میرے اکیلے پر باپ کی زحمت ہے،اس لیے اب تو بھی ان کی خدمت میں پھھ سے بیٹے گیا،اور میرے اکیلے پر باپ کی زحمت ہے،اس لیے اب تو بھی ان کی خدمت میں پھی حصہ لے،ورنہ پھر زمین میں سے میر احصہ لا۔ اللہ اکبر!یہ مزاج عام ہوتا جارہاہے،یعنی مال

باپ کی خدمت بھی جائیداد کی بنیاد پر کی جارہی ہے، حالانکہ جائیداداصل چیز تھوڑی ہے۔ پھریہ کیا بات ہوئی کہ ایک بھائی کے یہاں ماں رہے گی اوردوسرے کے یہاں باپ رہے گا۔ حالانکہ پوری زندگی توان دونوں نے ایک ساتھ رہ کرزندگی گزاری، کیایہ اولاد کی سعاد تمندی کی بات ہے کہ ان کی اخیری زندگی میں ان دونوں کوالگ رکھاجائے؟ اس بات کوکون برداشت کرے گا؟ آپ تو اپنی بیوی سے الگ رہنے کے لیے تیار نہیں ہیں اور ماں باپ کے ساتھ یہ معاملہ کیا جارہاہے؟

اچھا! یہ تومال باپ کی تقسیم ہوئی تھی۔ اور اب توباپ اکیلارہ گیاتو انہوں نے یہ کیا کہ وہ کھانا ایک کے یہاں کھانا یک کے یہاں ہوگا۔ میں نے کہا کہ واہ بھی واہ! یہ کیسی بات ہوئی کہ بوڑھا پے کے اندر باپ فقیروں کی طرح گداگری کرتا پھرے گا۔ یہ سب ہمارے ساج میں ہورہا ہے، اگر آپ معلوم کریں گے تو آپ کے معاشرہ میں بھی ایسے نمونے ضرور مل جائیں گے۔ استغفر اللہ۔

## أيك افسوس نأك واقعه

اوراب تودھیرے دھیرے یہ مزاح بنتاجارہاہے کہ اگرماں باپ بوڑھے ہوگئے ہیں توان کوبڈھاگھر(nursing home)(طبعہاہیں بھیج دو، یورپ اورامریکہ میں یہ طریقہ چل رہا ہے، مال باپ بوڑھے ہوگئے تو بیٹا بڑھا گھر (طبعہاہی) (nursing home)والوں سے رابطہ قائم کرکے کہتاہے کہ میں اپنے مال باپ کو آپ کے یہاں چھوڑدیتاہوں اوراس کی ماہانہ فیس ادا کردیتا

ہوں۔ یورپ والوں کوماں باپ کی خدمت کرنے کی فرصت نہیں ہے، حالا نکہ یہی جنت کمانے کاوقت تھا۔ اب نتیجہ کیاہو تاہے ؟

مولانامحہ تقی عثانی صاحب (دات براتم) نے لکھاہے کہ کراچی میں ایک صاحب کے متعلق ساکہ بیٹاباپ کوبٹرھاگھر (نرسنگ ہوم) میں چھوڑآ یاتھا،باپ کا وہاں انتقال ہوگیا تونرسنگ ہوم والوں نے اس کواطلاع دی کہ آپ کے والدصاحب کا انتقال ہوگیاہے تو اس نے کہا کہ پلیز آپ ذرااان کے کفن دفن کاانتظام کرد یجئے،اس کا جوبل ہوگاوہ میں اداکر دوں گا،اور جنازہ کا جو وقت ہووہ مجھے بتادو، میں پہنچ جاؤں گا۔ خیر!انہوں نے جنازہ کا وقت اس کوبتایالیکن اسی وقت صاحبزادے صاحب کی کوئی اہم میٹنگ تھی اس لیے انہوں نے یہ کہہ دیا کہ اس وقت تو میری بہت اہم میٹنگ ہے،اس لیے میں حاضر ہونے سے قاصر ہوں، مہربانی کرکے آپ ان کود فن کردیں اور جوبل ہو؛ وہ مجھے بھیج دینا، میں اداکر دوں گا۔یہ ساری چیزیں جو ہمارے معاشرہ میں آرہی ہیں، وہ سب در حقیقت اسلامی تعلیمات کے سراسر خلاف ہیں۔

# ایسے موقعہ کوضائع نہیں کرناچاہیے

اسلام نے جس قسم کامکمل معاشرہ قائم کرناچاہااورصلہ رحمی کی تاکید کرکے آپس کے حقوق بتلائے اوران کی ادائیگی کی طرف متوجہ کیا،اس کے نتیجہ میں جو محبتیں پیداہوتی ہیں اور جومعاشرہ قائم ہوتاہے؛اس کوبورپ والے کیاجانیں۔ اور اب ہم بھی بورپ کی تقلید میں وہی حرکتیں کرنے گئے ہیں جن کااسلامی تعلیمات اور انسانی شرافت سے کوئی تعلق

نہیں ہے،اللہ تعالیٰ اس سے ہماری حفاظت فرمائے۔آدمی کو یہی سوچنا چاہیے کہ اللہ تعالیٰ نے ماں باپ کی خدمت کاموقع دیاہے،اوران کی خدمت کرکے میں جنت کما سکتاہوں،توالیہ موقعہ کوضائع نہیں کرناچاہیے،بلکہ اگر دوسرے بھائی یہ کہتے ہوں کہ ہم ماں باپ کور کھنے کے لیے تیار ہیں توآپ آگے بڑھ کر کہئے کہ نہیں نہیں! کچھ بھی ہوجائے،میں ہی ماں باپ کور کھوں گا ہرایک اس معاملہ میں سبقت سے کام لے،اور ہرایک ان کوزیادہ سے زیادہ راحت پہنچانے کی کوشش کرے،کوئی ایک بات بھی ہماری طرف سے ایسی پیش نہیں آئی جو آن کی طبیعت پر گرانی کاباعث ہو۔

اللہ تعالیٰ ہمیں ماںباپ کے حقوق کی ادائیگی کی توفیق عطافرمائے۔

# بِرُّ الْوَالِكَيْنِ وَصِلَةُ الْأَرْحَامِ ﴿ فَالْوَالِكَيْنِ وَصِلَةُ الْأَرْحَامِ ﴿ فَالْمِالَةُ الْأَرْحَامِ

والدین کے ساتھ حسنِ سلوک اور رشتہ داروں کے حقوق اداکرنے کی تاکید مجلس س

## جِيْلِيْلِ الْحِيْلِ الْحِيْلِ الْحِيْلِ الْحِيْلِ الْحِيْلِ الْحِيْلِ الْحِيْلِ الْحِيْلِ الْحِيْلِ

۲۲رايريل ۱۹۹۹ء

٢ محرم الحرام ١٣٢٠ه

ماں باپ کے ساتھ حسن سلوک اور صلہ رحمی کابیان چل رہاہے،اس سلسلہ میں علامہ نووی (پیٹ کے بہت ساری روایتیں پیش کیں، آج ایک اورروایت پیش کی ہے۔

# كثيرالو قوع شكايت خدمتِ نبوى ميں

حدیث ۱۸۳

وعنه أَنَّ رَجُلاً قَالَ:يَارَسولَ الله!إِنَّ لِيُ قَرَابَةً أَصِلُهُمْ وَيَقْطَعُونِيْ وَ أَحْسِنُ اِلْيَهِمْ ويَسِيْتُونَ اِلَّ وَأَخْلُمُ عَنْهُمْ وَيَجْهَلُونَ عَلَى فَقَالَ: لَكِنْ كُنْتَ كَمَا قُلْتَ فَكَأَمَّا تُسِقُّهُمُ الْمَلَّ وَلاَيَوَالُ مَعَك مِنَ اللهِ طَهِيْرُ عَلَيْهِمْ عَنْهُمُ الْمَلَّ وَلاَيَوَالُ مَعَك مِنَ اللهِ طَهِيْرُ عَلَيْهِمْ مَادُمُتَ عَلى ذَالِك ورواهمسلم)

قرجمہ: حضرت ابوہریرہ (ریس) سے منقول ہے کہ ایک آدمی نے عرض کیا یارسول اللہ! میرے رشتہ دارہیں، میں توان کے حقوق کواداکرتا ہوں، لیکن رشتہ داری کی حیثیت سے میرے جو حقوق ان پرہیں وہ ان کوادانہیں کرتے۔اور میں ان کے ساتھ اچھا معاملہ کرتاہوں، محبت سے پیش آتا ہوں، اور وہ لوگ میرے ساتھ برائی سے پیش آتے ہیں۔ اور اگران کی طرف سے کوئی ناگوار بات پیش آجائے تو میں تخل و بردباری اور برداشت سے کام لیتا ہوں اوروہ میرے ساتھ جہالت سے پیش آتے ہیں۔ تو حضورِاکرم و بردباری ادر برداشت کے کام لیتا ہوں اوروہ میرے ساتھ جہالت سے پیش آتے ہیں۔ تو حضورِاکرم کے دریعہ سے ان

کے منھ میں گرم راکھ ڈال رہے ہو۔اورجب تک تم اپنے اس رویہ پر قائم رہوگے اللہ تعالیٰ کی طرف سے تمہارے ساتھ ایک فرشتہ برابرمددگار رہے گا۔

افاوات: آج کل عام طور پر یہ ساری شکایتیں ہوتی ہیں ،ایسے لوگ جو شریعت پر عمل کرنا چاہتے ہیں ،یامثلاً اس سے پہلے آپ نے جوروایتیں سنیں ،یا آئندہ سنیں گے اس کے بعد آپ کے دل میں آیا کہ ہمیں رشتہ داری کے حقوق اداکرنے چاہئیں اور آپ نے اس پر عمل شروع بھی کردیا کہ آپ ان کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آرہے ہیں، ان کے حقوق کی ادائیگی کا اہتمام کررہے ہیں،اگران کی طرف سے کوئی نادانی ہوجائے تو آپ برداشت سے کام لے رہے ہیں،لیکن ان کی طرف سے جواب کے طور پر آپ کے ساتھ وہ معاملہ نہیں کیا جاتا جو آپ ان کے ساتھ کررہے ہیں؛ایسے موقع پر آپ کوکیا کرنا چاہیے ؟

# اپنافیلہ کسی غیر جانبدار سمجھدار آدمی سے کرایاجائے

نبی کریم (ایسا ایسا یہی شکایت کی گئی کہ میر اایسا ایسامعاملہ ہے۔ تو حضور (ایسانی) نے بیہ جواب میں ارشاد فرمایا کہ "تیر امعاملہ واقعتا ایسا ہی ہے جیسا کہ تو کہہ رہا ہے "آپ (ایسانی) نے بیہ جملہ اس لیے فرمایا کہ بہت سی مرتبہ آدمی اپنے طور پریوں سمجھتا ہے کہ میں حق ادا کر رہا ہوں ،حالانکہ دیانتداری کی بات توبہ ہے کہ اپنے بارے میں آدمی کو خودکوئی فیصلہ نہیں کرناچا ہیے، بلکہ جو کچھ ہورہا ہے اس کوکسی غیر جانبدار اور سمجھدار آدمی کے سامنے پیش کرے کہ ایسانیسا ہورہا ہے، وہ یوں کررہے ہیں اور میں یہ کررہا ہوں ،اور میں یوں سمجھتا ہوں کہ میں

ان کے حقوق اداکر تاہوں اوروہ میرے حقوق ادا نہیں کرتے۔ میں ان کے ساتھ حسنِ سلوک سے پیش آرہاہوں اوروہ میرے ساتھ بدسلوکی کرتے ہیں، میں اچھائی سے کام لیتاہوں اوروہ برائی سے پیش آرہاہوں اوروہ میرے ساتھ بدسلوکی کرتے ہیں، میں اچھائی سے کام لیتاہوں اوروہ برائی سے پیش آتے ہیں؛ اب آپ ہی بتایئ کہ دونوں طرف سے جومعاملہ ہورہاہے اس میں کون صحیح کررہاہے اور کون غلطی پرہے۔ پوری تفصیل کسی ایسے آدمی کے سامنے رکھی جائے جو قرآن وحدیث اور اسلامی احکام سے واقف ہواور سمجھدار ہو،اوراسی سے فیصلہ طلب کیاجائے۔

اس لیے کہ عام طور پر معاملہ ایباہوتا ہے کہ جود عویٰ آپ کررہے ہیں، فریق مخالف بھی وہی دعویٰ کرتا ہے۔ آپ یہ کہتے ہیں کہ میں ان کاحق اداکر تاہوں وہ میراحق ادانہیں کرتے۔اگراُن سے پوچھاجائے کہ آپ کے متعلق یہ شکایت ہے تووہ جواب میں یہی کہیں گے کہ ایبانہیں ہے بلکہ میں ان کاحق اداکر تاہوں وہ میراحق ادا نہیں کرتے۔ جوبات آپ اُن کے خلاف کہہ رہے ہیں، ہو بہو وہی دعویٰ وہ بھی آپ کے خلاف کر رہے ہیں۔اب اگر دونوں اپنااپناد عویٰ لیے بیٹے رہیں تواس جھڑے کا فیصلہ کبھی بھی آنے والا نہیں ہے،اس لیے جو آدمی سمجھدار اور شریعت کے احکام سے واقف ہو، اس کے سامنے بات پیش کیجئے،اگر آپ کی کوئی کمزوری ہے اورآپ کی طرف سے کوئی کمی اور فالٹ ہے تواس کی طرف سے اس بات کی نشاند ہی کی جائے گی کہ اس بارے میں آپ فالٹ میں ہیں، آپ کواس کی اصلاح کرنی چاہیے،اوراُن کی طرف سے جو ہورہاہے اس سلسلہ میں بھی آپ کوہدایت دی جائیگ۔

# اكابركا لمرذعمل

ہمارے اکابر کودیکھا کہ اپناذاتی کوئی بھی معاملہ ہو تاتوباوجوداس کے کہ ان کے پاس وافر علم ہے، بہت بڑے آدمی ہیں لیکن دوسروں سے رجوع فرماتے۔حضرت شیخ (نوراللہ مرقدہ) کی مجلس میں بارہاد یکھاکہ جب کوئی مسکلہ پیش آتاتھااور حضرت مفتی صاحب رہے ایک تشریف لاتے تو فرماتے کہ مفتی جی!ابیامعاملہ ہے،اب آپ بتلاؤ کیا کیا جائے؟ ایسا کوئی معاملہ ہوتا توحضرت شیخ (نوراللہ مرقدہ) پیش فرماتے تھے، حالانکہ خود سب کچھ سمجھتے تھے۔اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ اپنی ذات کے معاملہ میں ایبا ہوتا ہے کہ آدمی کانفس تبھی خیانت کرجاتاہے اور ہمارے اکابرتو اینے نفس پراعتاد کرتے ہی نہیں تھے کہ معلوم نہیں کب وہ خیانت کرلے،اور ہم لوگ ہیں کہ اپنے نفس پربالکل مطمئن ہوئے بیٹھے ہیں کہ ہم برابر ٹھیک ٹھاک چل رہے ہیں،ہماری طرف سے کہیں کوئی کو تاہی نہیں ہوتی۔ حالانکہ اپنے معاملہ میں آدمی کے نفس کواپنی کمزوری نظر نہیں آتی اور وہ اینے متعلق یہی سوچتا، سمجھتااور فیصلہ کر تاہے کہ میں جو کررہا ہوں وہ سب ٹھیک کررہاہوں،اورسامنے والی یارٹی اوردوسرے فریق کی طرف سے میرے ساتھ زیادتی ہورہی ہے۔اس لیے خود کوئی فیصلہ نہیں کرناچاہیے۔

# ان کے منھ میں گرم راکھ

یہاں حضورِ اکرم (ﷺ) نے اس سے کوئی تفصیل تو پوچھی ہی نہیں تھی بلکہ ارشاد فرمایا کہ اگرتم جو کہہ رہے واقعتا ایساہی ہے توگویاتم اپنے اس طرزِ عمل کے ذریعہ سے ان کے مخص میں گرم راکھ ڈال رہے ہو۔ویسے بھی کوئی سفوف آدمی بھانکتاہے تووہ جلدی سے گلے سے نہیں اترتا،اورراکھ توکھانے کی چیزہے ہی نہیں اوروہ بھی گرم ہو تو کتنی تکلیف دہ ہوگی۔آپ (ﷺ) کے جواب کاحاصل ہے ہے کہ تم حق اداکرتے ہواوروہ ادا نہیں کرتا،تم اس کے ساتھ اچھائی سے پیش آتاہے،تو تہہیں پریشان ہونے کی اچھائی سے پیش آتاہے،تو تہہیں پریشان ہونے کی ضرورت نہیں ہے،تم اپنی اس روش کے ذریعہ سے یوں سمجھو کہ اس کے مخص میں گرم راکھ ڈال رہے ہو،اورجب تک تم اپنے اس روپہ پر قائم رہوگے اللہ تعالیٰ کی طرف سے تمہارے ساتھ رائے والے فرشتہ برابر مدد گاررہے گا۔

## ایک مدد گار فرشته کاساتھ

حدیثِ پاک میں ایک واقعہ آتاہے کہ ایک مرتبہ حضرت ابو بکر صدیق (ﷺ) کو ایک آدمی بُرابھلا کہہ رہاتھا، حضرت اس کوجواب نہیں دے رہے تھے بلکہ خاموش تھ، حضور (ﷺ) بھی حضرت ابو بکر (ﷺ) کوبرابر دیکھ رہے تھے، اور دیر تک ایساہو تارہا، جب اس نے بہت زیادتی کی توحضرت ابو بکر (ﷺ) نے بان کی بہت زیادتی کی توحضرت ابو بکر (ﷺ) نے بواب دینا شروع کیا، اب حضور اکرم (ﷺ) نے ان کی

طرف سے منھ پھیرلیا، انہوں نے عرض کیا کہ یار سول اللہ! کیابات ہے؟ آپ (علیہ) نے فرمایا کہ جب تک تم خاموش تھے، اُس وقت تک ایک فرشتہ تمہاری طرف سے اس کی باتوں کا جواب دے رہا تھا، لیکن جب تم نے جواب دینا شروع کیاتووہ فرشتہ ہٹ گیا۔

(ابوداود شریف،۲۹۲۸)

اور یہ بات سمجھ میں بھی آنے والی ہے، میں آپ کوایک مثال دوں کہ آپ کے دو بیٹے لڑرہے ہیں اوران میں سے ایک دوسرے پرزیادتی کررہاہے، تو تھوڑی دیرتک آپ یہ تماشہ دیکھیں گے کہ ایک کی طرف سے دوسرے پرکیازیادتی ہورہی ہے، اور جب آپ نے دیکھا کہ اس کی زیادتی ختم نہیں ہورہی ہے اوردوسرااس کوکوئی جواب بھی نہیں دے رہاہے تو نتیجہ یہ ہوگاکہ آپ یہ معاملہ اپنے ہاتھ میں لیں گے، اور جوزیادتی کر رہا ہے اس کوآپ خود سزادیں گے۔ اوراگر آپ نے دیکھا کہ ایک نے کچھ کیا اور دوسرے نے بھی اس کاجواب دیدیاتو اب معاملہ نمٹ گیا، اب آپ کس کی طرف سے کوئی کاروائی نہیں کریں گے۔ قدرت کی طرف سے بھی بندوں کے ساتھ ایسائی معاملہ کیا جاتا ہے۔

خیر!تویہاں حضورِ اکرم (علیہ) نے فرمایا کہ جب تک تم اپنے اس روبیہ پر قائم رہوگے اللہ تعالیٰ کی طرف سے تمہارے ساتھ ایک فرشتہ برابر مددگاررہے گا۔ آج کل بیہ شکایت بہت عام ہوگئ ہے جیسا کہ آگے ایک دوسری روایت آرہی ہے۔

# موسمن کی سوچ بزابدلہ ہونی چاہیے

اور میں اس باب کے شروع میں بتلاچکاہوں کہ موسمن کاجو بھی عمل ہو تاہے وہ اللہ تعالیٰ کے تھم کے مطابق ہوتاہے،ہم اس کے ساتھ جو بھلائی کررہے ہیں اوراس کے حقوق کواداکررہے ہیں وہ اس لیے کررہے ہیں کہ اللہ تعالی نے ہمیں حکم دیاہے،ہم جو کچھ کررہے ہیں وہ اللہ تعالیٰ کے تھم کو پوراکرنے کے لیے کررہے ہیں ،اب اگروہ اس کے جواب میں ہمارے ساتھ تھلائی سے پیش نہیں آتااور ہمارے حقوق ادانہیں کرتا تو ہمیں دل گرفتہ ہونے اور پریشان و عمکین ہونے کی ضرورت نہیں ہے،ہم نے توجو کیا تھاوہ اللہ تعالیٰ کے حکم کو پورا کرنے کے لیے کیاتھا،اور جس کا حکم پورا کرنے کے لیے ہم نے کیاہے وہ ان شاء اللہ ہم کو دنیااورآخرت میں ضرور بدلہ دے گا۔ بھائی!جس کے لیے کام کیاہے وہاں سے تنخواہ لو،جیسے کسی آدمی کوبادشاہ ِ وقت نے کہا کہ فلال کابیہ کام کردو،اوراس نے وہ کام کردیا، توجس کاکام کیاہے وہ آدمی اگر معاوضہ میں کچھ دینا جاہے گاتوبہ قبول کرے گا؟ نہیں کرے گا،بالکل منع کردے گااور کیے گاکہ بادشاہ سلامت نے کام کرنے کا کہاہے، اس کیے کیاہے، مجھے تووہاں سے بدلہ ملنے والا ہے۔ اور اگر اس نے بہاں سے قبول کرلیاتو وہاں سے جوبڑا بدلہ ملنے والانتفاوہ نہیں ملے گا۔

بہر حال!مؤمن جو بھی کرتاہے وہ اللہ واسطے کرتاہے،اس لیے جو آدمی یہ کہتا ہے کہ میں اس کے حقوق ادائریں کرتا،میں ان کے ساتھ بھلائی سے

پیش آتاہوں وہ میرے ساتھ برائی سے پیش آتے ہیں،اس کویہ سوچنا چاہیے کہ میں ان کے جو حقوق اداکر رہاہوں یاان کی باتوں پر مخل و برداشت سے کام لے رہاہوں وہ اس لیے کررہاہوں کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے یہ حکم دیاہے،اور میں اللہ تعالیٰ کے حکم کو پورا کر رہاہوں،اور جس کا حکم پوراکر رہاہوں وہ مجھے سے حکم دیاہے،اور میں اللہ تعالیٰ کے حکم کو پورا کر رہاہوں،اور جس کا حکم پوراکر رہاہوں وہ مجھے ضرور بدلہ دے گا،یہ ہمارے ساتھ جو چاہے کرے،اسے ہمیں نہیں دیکھناہے۔در اصل ہماری سوچ یہی ہونی چاہیے۔اگرہم یہ سوچ لیس تو پھر سامنے والے کے کسی بھی سلوک کی وجہ سے بھی ہمیں ناگواری نہیں ہوگی، ہمارے دل کو اطمینان ہوگا کہ ہم نے اللہ تعالیٰ کا حکم پوراکیاہے۔اگر آدمی کی بیہ سوچ بن جائے تو بھی اس کے معاملات کہ ہم نے اللہ تعالیٰ کا حکم پوراکیاہے۔اگر آدمی کی بیہ سوچ بن جائے تو بھی اس کے معاملات میں تبدیلی نہیں آئے گی اوروہ اپنے طرزِ عمل پرباقی رہے گا۔ہاں!دل پر ذرااثر توہو تاہے لیکن میں سرفِ نظر کرتا ہے اوراس وقت نبی کریم (سے) کے یہ ارشادات پیشِ نظر ہوتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے میری مددہورہی ہے۔اس لیے یہ بڑی اہم اور ضروری چیز ہے۔

# جو آدمی روزی میں بر کت کاطالب ہو

#### حديث ١٩٣

عن أنس (الله عن النبي (الله عن النبي)قال:مَنْ أَحَبَ أَن يُبُسَطَ لَهُ فِي رِزُقِهٖ وَيُنْسَأَ لَهُ فِي أَثَرِهٖ فَلْيَصِلُ رَحِمَهُ ورمتفق عليه)

ترجمہ: حضرت انس (ﷺ) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (ﷺ) نے ارشاد فرمایا کہ جو آدمی بیہ چاہتا ہو کہ اس کی روزی میں کشادگی ہو،اس کوبر کت والی روزی ملے،اور اس کی عمرکے اندرزیادتی ہوتو وہ صلہ رحمی کرے یعنی رشتہ داروں کے حقوق کواداکرے۔

افاوات: گویار شتہ داروں کے حقوق کی ادائیگی کااللہ تعالیٰ کی طرف سے دنیا میں یہ بدلہ ملتا ہے کہ اس کی روزی کشادہ ہوتی ہے اوراس کی عمر میں برکت ہوتی ہے حضرت علامہ انور شاہ صاحب کشمیری (رکھیٹی) فرماتے ہیں کہ رشتہ داری الیی چیز ہے کہ وہ جس طرح دنیا میں اس کے وجود میں آنے کا ذریعہ بنی، اس طرح جب ان کے ساتھ بھلائی کا معاملہ کیاجائے گاتود نیا میں زیادہ رہنے کا بھی ذریعہ بنے گی۔

## ایک سوال ادر اس کاجواب

اب یہاں بعض لوگوں کوسوال ہوتاہے کہ عمر کی زیادتی اورروزی کی کشادگی کیسے ہوسکتی ہے؟ حالانکہ سب چیز تقدیر میں لکھی جاچکی ہے؟ تواس کاجواب یہ دیا گیا ہے کہ تقدیر کے مختلف طبقات ہیں، درجہ مختلف مراحل ہیں، مثلاً اللہ تعالیٰ نے یہ لکھا ہے کہ اگر آدمی اپنے رشتہ داروں کے ساتھ اچھاسلوک کرے گاتواس کی روزی میں کشادگی ہوگی اوراس کی عمر میں زیادتی ہوگی،یہ ایک مرحلہ ہوا، پھر دوسرے مرحلہ میں یہ بھی لکھاہے کہ وہ صلہ رحمی کرے گایا نہیں، اگراس مرحلہ میں یہ بھی طے ہوگیاہے کہ صلہ رحمی کرے گاتوظاہر ہے کہ کرے گاتوظاہر ہے کہ

اس کی روزی میں کشادگی ہونے ہی والی ہے اور عمر بڑھنے والی ہے۔اس سے بیہ بات معلوم ہوئی کہ روزی میں کشادگی کاذریعہ صلہ رحمی والا عمل بنا۔

بہر حال! یہ چیز دنیوی اعتبارے بھی مفیدہ اور آخرت میں بھی اس کابدلہ ملنے والا ہے۔ اوراس کے برعکس بھی ہے۔ اس لیے لکھاہے کہ دنیامیں کسی نیکی کابدلہ اتنا جلدی نہیں ملتا جتناصلہ رحمی کاملتاہے۔ فوراً روزی میں برکت ہوتی ہے اور عمر میں زیادتی ہوتی ہے، اور کسی برائی کی سزااتنی جلدی نہیں ملتی جتنی قطع رحمی کی ملتی ہے کہ اس کی وجہ سے فوری انثرروزی پر پڑتا ہے، روزی میں شکی آتی ہے اور عمر کی برکت ختم ہوجاتی ہے۔

# حضرت ابو طلحہ ﴿ كار شتہ داروں كے ساتھ حسن سلوك

#### حديث ۲۲۰

وعنه (﴿ قَالَ: كَانَ أَبُوْطَلُحَةَ (﴿ أَكُثَرَالْأَنْصَارِ بِالْمَدِينَةِ مَالاً مِّنْ نَغُلٍ، وَكَانَ أَحَبُ أَمُوَالِهِ إِلَيْهِ بَيْرَحَاء وَكَانَتُ مُسْتَقْبِلَة الْمَسْجِدِه وَكَانَ رَسُولُ اللهِ ( اللهِ ( اللهِ عَالُمُ اللهِ عَنَالُوا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ( اللهِ عَنَالُوا اللهِ ( اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ( اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

ترجمہ: حضرت انس (والله في) فرماتے ہيں كه انصار ميں سب سے زيادہ تھجوركے باغات كے مالك حضرت ابوطلحه (ﷺ) تھے، اوران کوان میں سب سے زیادہ محبوب باغ"بیر حاک" تھا، اوروہ باغ بالکل مسجد ِ نبوی کے سامنے تھا،اورخودنی کریم (عَالِيمٌ) مجھی کھار وہاں تشریف بھی لے جاتے تھے اور اس میں جومیٹھایانی تھااس کونوش بھی فرماتے تھے۔حضرت انس (ﷺ) فرماتے ہیں کہ قرآنِ پاک میں جب یہ آیت نازل ہوئی کہ تم کامل نیکی نہیں پاسکتے جب تک کہ اپنی محبوب چیز کو خرج نہ کرو، تو حضرت ابو طلحہ (ﷺ) اُٹھے اورآپ (مناتیم) کی طرف بڑھے اور عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول!باری تعالیٰ نے قرآنِ یاک میں آپ پر بیہ آیت نازل فرمائی، اور میری جائیداد، اموال اور ملکیتوں میں مجھے سب سے زیادہ محبوب مال ''بیر حاء ''نامی باغ ہے۔ لہذایہ باغ میری طرف سے اللہ کے راستہ میں صدقہ ہے، میں اس باغ کے خرچ کرنے پر الله تعالیٰ سے نیکی اور ثواب کی توقع اور اُمید رکھتا ہوں، اس لیے اے اللہ کے رسول! اس باغ کو آپ جہاں چاہیں صَرف کریں۔حضور (مَنْ اللَّهِمُ ) نے فرمایا: واہ واہ! یہ توبر اعمدہ اور نفع بخش مال ہے، یہ توبر ا نفع بخش مال ہے، اور تم نے جوبات کہی وہ میں نے س لی۔ پھر حضور (عَلَيْكِم) نے بجائے اس کے کہ خودلے كر اس کو صَرف فرماتے،ان کو بیہ مشورہ دیدیا کہ میں بیہ مناسب سمجھتاہوں کہ تمہارے رشتہ داروں میں جو غریب ومختاج ہیں، آپ ان کو دید بیجئے۔ حضرت ابو طلحہ (رہائی)نے عرض کیاکہ اے اللہ کے رسول! میں اسی طرح کروں گا۔اس کے بعد حضرت ابو طلحہ (ﷺ نے اس باغ کواپنے پچپازاد بھائیوں کے در میان تقسیم کر دیا۔

افادات: "بیر حآء" نامی باغ مسجد نبوی کے بالکل سامنے تھا، اب تووہ جگہ بھی مسجد نبوی کے نئے اضافہ شدہ حصہ میں آچکی ہے، بابِ مجیدی کی طرف ایک پتھر پر بیر حاء لکھا ہوا بھی ہے۔
میں پہلے بھی بتلاچکا ہوں کہ آدمی جب خرچ کرنے کا ارادہ کرتاہے تواپنے مال میں جو گھٹیا چیز ہوتی ہے اسی کو اختیار کرتاہے، مثلاً "کیڑے" توجو استعال شدہ ہیں وہ دو۔ "کھانا" جو پچ

گیاہے وہ دو۔ چیزوں میں بھی جواپنے کام کی نہیں رہی ہے وہ دو۔ عمر میں بھی جب آخری منزل آتی ہے، اور کاروبار کے لائق نہیں رہتا، تو کہتا ہے کہ اب مسجد میں بیٹھو۔ خیر! یہ ساری چیزوں کی توفیق بھی اگر اللہ تعالیٰ کی طرف سے مل جائے تو بڑی چیز ہے، لیکن یہ بات ہے کہ اگر آدمی اپنی چیزوں میں سے بڑھیا اور عمرہ چیزیں اگر اللہ کے لیے دینے لگے؛ تواس کا بدلہ بھی بڑا ملے گا۔

بهر حال!جب بير آيت نازل هوئي توحضرات صحابهُ كرام (١١) توان چيزون پر بره چره كر عمل كرنے والے تھے ہى،اس ليے حضرت ابوطلحه (الله) نبي كريم (الله على) كى خدمت ميں حاضر ہوئے اور عرض کیایار سول اللہ! اللہ تعالیٰ کابیہ ارشاد نازل ہواکہ تم نیکی کامل طور پر حاصل نہیں کرسکتے یہاں تک کہ جومال شہبیں محبوب اور پسندہے اس کو اللہ کے راستہ میں خرج کرو،اورمیری جائیدادول میں جو مجھے سب سے زیادہ پیندیدہ جائیداد ہےوہ بیر جآء نامی باغ ہے،اس کومیں اللہ کے راستہ میں خرچ کرتا ہوں اور میں اس کی نیکی کی اللہ تعالیٰ سے امید بھی رکھتاہوں اور مجھے یہ بھی توقع ہے کہ اس کی نیکی الله تعالیٰ کے یہاں میرے لیے ذخيره ہوگی، لہذا يا رسول الله! يه باغ آپ جہال مناسب سمجھيں وہاں خرچ كردي، آپ كو پورااختیار دیتا ہوں۔ نبی کریم (علیہ) نے فرمایا کہ واہ واہ! یہ تو بہت بڑھیا اور عمدہ مال ہے اور تم نے جو کہا وہ میں نے س لیااور پھر آپ (اٹھاً)نے مشورہ دیاکہ میں یہ مناسب سمجھتاہوں کہ تم اس باغ کو اپنے رشتہ داروں میں جو غریب ہیں ان کے درمیان تقسیم

کردو۔اس پر حضرت ابوطلحہ (رابی نے عرض کیا کہ ضرور میں اسی پر عمل کرتا ہوں۔چنانچہ انہوں نے اپنے چیازاد بھائیوں میں وہ باغ تقسیم کردیا۔

تورشتہ داروں کے ساتھ حسنِ سلوک بھی ہوااوراللہ کے راستہ میں خرچ کرنے کاثواب بھی ملا۔

# ماں باپ کی خدمت جہاد بھی اور ہجرت بھی

#### حدیث ۲۲۱

وفى رواية لهما: جَآءَرَجُلٌ، فَاسْتَأْذَنَهُ فِي الْجِهَادِ، فَقَالَ: أَحَى وَالِدَاكَ؛ قَالَ: نَعَمُ ـ قَالَ: فَفِيْهِمَا فَجَاهِدُ ـ

مرجمہ: حضرت عبداللہ بن عمروبن العاص (رافی)فرماتے ہیں کہ ایک آدمی نبی کریم (الفیلی) کی خدمتِ اقدس میں حاضر ہوااور عرض کیا: اے اللہ کے رسول! میں آپ کے ہاتھ پر جہاد کی اور ہجرت کی بیعت کرتا ہوں ،اوراس بیعت سے میر امقصوداللہ تعالیٰ سے تواب حاصل کرنا ہے۔ حضور (الفیلی) نے پوچھا: تمہارے ماں باپ میں سے کوئی زندہ ہے؟ اس نے کہا جی ہاں!دونوں زندہ ہیں۔تو حضور (الفیلی) نے فرمایا:

واقعنا تواللہ تعالی سے ثواب حاصل کرناچاہتاہے؟اس نے کہا جی ہاں۔تو آپ (عَلَیْظٌ) نے فرمایا کہ ماں باپ کے پاس جاؤاوران کی اچھی خدمت کرو۔

دوسری روایت میں ہے: ایک آدمی نبی کریم (سیالی کی خدمت میں حاضر ہوااور جہاد میں جانے کی اجازت چاہی، حضور (سیالی) نے فرمایا کہ کیا تمہارے والدین زندہ ہیں؟اس نے کہا کہ جی ہاں۔ تو آپ (سیالی) نے فرمایا کہ ان میں جہاد کرو۔

افادات: اس زمانہ میں جولوگ ایمان لاتے سے،وہ حضور (اللہ) کے ہاتھ پر ہجرت اور جہاد کی بیعت کرتے سے۔اور میں پہلے بھی کئی مرتبہ بتلاچکاہوں کہ حقیقی نیکی اللہ اور اس کے رسول کے احکام پر چلناہے،اپنی مرضی پر نہیں۔

# اہم سے روک کر غیراہم میں ڈالناشیطانی حربہ ہے

اور شیطان کی عادت ہے ہے کہ وہ انسان کو نیک کام کی طرف آنے ہی نہیں دیتا اس کی پہلی کوشش تو یہی ہوتی ہے آدمی نیکی کاارادہ ہی نہ کرے،اوراگراس نے ارادہ کرلیاتو پھر جو کام موقع کے اعتبارسے اہم اور ضروری ہوتا ہے اس کو چھڑوا کر غیراہم کام کی اہمیت اس کے دل میں ڈال دیتاہے تاکہ اگر تواب پاوے تب بھی زیادہ نہ پاسکے، اسی لیے آدمی جوکام کررہا ہو اس میں اپناذاتی فیصلہ کرنے کے بجائے اس معاملہ میں جوجانکارہوں ان سے مشورہ لیناچاہیے کہ اس وقت میرے لیے کیا مناسب ہے۔

عام طورہوتایہ ہے کہ والدین موجودہوتے ہیں اوروہ اس کی خدمت کے مختاج ہوتے ہیں،
ان کواس کی ضرورت ہوتی ہے،اس کے باجودان کی خدمت کے بجائے وہ دوسرے کاموں
میں لگارہتاہے؛یہ صحیح نہیں ہے۔بلکہ علماء نے یہاں تک لکھاہے کہ اگرچہ شریعت کے ضروری
ادکام کاعلم حاصل کرناہر آدمی پر فرضِ عین ہے،لیکن اگراس کے ماں باپ اس کی خدمت
کے مختاج ہیں اوراس کے وہاں سے ہٹ جانے کی صورت میں ان کوضررہوگاتووہ وہاں سے
نکل نہیں سکتا،اس کے لیے وہیں ان کے پاس رہنا ضروری ہے۔اوراگروہ خدمت کے مختاج
نہیں ہیں اور اجازت نہ دیں توفرضِ عین کے لیے نکل سکتاہے،لیکن فرضِ کفایہ کے لیے ان کی
اجازت کے بغیرباہر جانا جائز نہیں ہے۔

بہر حال! شیطان یہ کرتاہے کہ جواہم چیزہے اس سے اس کادھیان ہٹادیتا ہے اور غیراہم کام میں اس کو مشغول کردیتاہے۔ اس کے بعد ماں باپ کی خدمت کا موقع جب ہاتھ سے نکل جاتاہے تو پھر جس کام میں لگاہوا تھااس کے بارے میں بھی وسوسے ڈالناشر وع کر دیتاہے اور پھر اُدھرسے بھی دھیان ہٹادیتا ہے۔ عام طور پر یہ چیزیں آدمی کو پیش آتی ہیں، ایک قسم کا انتشار پیداکرناہی شیطان کاکام ہے، ہر چیز میں اس کی الیمی کوشش لگی رہتی ہے، اس لیے آدمی کو پہلے بیداکرناہی شیطان کاکام ہے، ہر چیز میں اس کی الیمی کوشش لگی رہتی ہے، اس کی نوبت نہ آئے۔ سے اس سلسلہ میں اہل علم سے مشورہ کرکے آگے اقدام کرناچاہیے، تاکہ اس کی نوبت نہ آئے۔ دوسری روایت میں ہے کہ ایک آدمی نبی کریم (سیل) کی خدمت میں حاضر ہوااور جہاد میں جانے کی اجازت چاہی، حضور (سیل) نے فرمایا کہ کیا تمہارے والدین زندہ ہیں؟ اس

نے کہاکہ جی ہاں۔ تو آپ ( علیہ اُ ) نے فرمایا کہ ان میں جہاد کرو یعنی ان کی خدمت کرکے جہاد کا تواب حاصل کرو۔

# صلہ رحمی کرنے والاکون ہے؟

#### حدیث ۳۲۲

وعنه (﴿ عَن النبي ( عَلَيْهُمُ ) قال:لَيْسَ الْوَاصِلُ بِالْهُكَافِيء وَلَكِنَّ الْوَاصِلَ الَّذِيثِ إِذَاقُطِعَتْ رَحِمُهُ وَصَلَهَا ـ (رواه البخاري)

ترجمہ: انہی سے منقول ہے کہ نبی کریم (علیہ) نے ارشاد فرمایا: جو آدمی برابر کابدلہ دے وہ صلہ رحمی کرنے والا توہ ہے۔ کرنے والا توہ ہے جس کاحق ادانہ کیاجائے لیکن وہ حق ادا کرتا رہے۔

افاوات: عام طور پررشتہ داروں کے حقوق کی ادائیگی کے معاملہ میں ہم لوگوں کا مزاج ہے بنا ہوا ہے کہ اگر وہ ہمارے ساتھ اچھائی کررہاہے توہم بھی اس کے ساتھ اچھائی کریں گے، اوراگر وہ ہمارے ساتھ اچھاسلوک نہیں کر تااور ہمارے حقوق ادا نہیں کر تاقوہم بھی اس کے حقوق کی ادائیگی کی طرف توجہ نہیں کرتے۔ کوئی سمجھاتاہے تو کہتے ہیں کہ جب وہ ہمارے حق ادا نہیں کر تاقوہم کیوں اداکریں۔ حالانکہ ہم پراس کے جو حقوق شریعت نے واجب کئے ہیں اس میں ایسی کوئی قیر نہیں لگائی ہے کہ اگروہ تمہاراحق اداکرے تب ہی تم پراس کاحق واجب ہو تاہے۔ بلکہ ہم کو الگ سے یہ حکم دیا گیاہے کہ تم پر تمہارے رشتہ داروں کے یہ حقوق ہیں، اب ہم کو تواللہ تعالی کو جواب دینا ہے، اگرہم ان حقوق کو ادا نہیں کریں گے تواس حقوق ہیں، اب ہم کو تواللہ تعالی کو جواب دینا ہے، اگرہم ان حقوق کو ادا نہیں کریں گے تواس

کے متعلق وہاں پوچھ ہوگی، وہاں ہم یہ نہیں کہہ سکیں گے کہ باری تعالیٰ! انہوں نے تو ہمارے حقوق ادا نہیں کئے تھے اس لیے ہم نے بھی ادا نہیں کئے۔ یہ جواب وہاں کارآ مد بھی نہیں ہوگا۔ اس لیے اگر وہ ہمارے ساتھ اچھائی کا سلوک کریں توہم بھی ان کے ساتھ اچھائی کا سلوک کریں توہم بھی ان کے ساتھ اچھائی کا سلوک کریں توہم ہوا۔

بھائی!کوئی پرایااوراجنبی آدمی جس کے ساتھ ہماری کوئی قرابت اوررشتہ داری نہیں ہے وہ بھی جب ہمارے ساتھ بھلائی کرے گاتواگر آدمی کی طبیعت کے اندر شرافت ہے توبیہ بھی اس کے ساتھ بھلائی کرے گا،اس میں رشتہ داری کی کیاخصوصیت ہوئی۔ بلکہ کوئی کافر بھی ہمارے ساتھ بھلائی کرے گاتوہم اس کے ساتھ بھی بھلائی کریں گے، توبھلائی کرنے والے مسلہ کے ساتھ بھلائی کریا گے، توبھلائی کرنا اس میں رشتہ داری کامعاملہ کہاں آتاہے؟ یہ تو ایک الگ مسلہ ہوگیا۔ صلہ رحمی کامطلب توبیہ ہوا کہ اس کی تمہارے ساتھ رشتہ داری ہے؛ فقط اس کوسامنے رکھ کر آپ اس کے ساتھ بھلائی کرے یانہ کرے، اس کو حضورِ اکرم (سابھ) فرماتے ہیں 'کیئی الواحِلُ یِالْہُ کافی''جو آدمی بھلائی کے بدلہ میں بھلائی کرے وہ صلہ رحمی کرنے والا توبہ ہی یہ اس کا حق اداکرے۔ وہ صلہ رحمی کرنے والا توبہ کہ سامنے وہ صلہ رحمی کرنے والا توبہ کہ سامنے والاحق ادائیس کرتا تب بھی یہ اس کا حق اداکرے۔

# ہربرتن سے وہی میکتاہے جواس کے اندر ہوتاہے

## ہارون رشیر اورایک غلام

ہارون الرشید بہت بڑاباد شاہ تھا، اس کی حکومت کار قبہ اتناو سیع تھا کہ ایک مرتبہ ایک بادل جارہا تھااس کود کھھ کرہارون الرشید نے یوں کہاکہ اے بادل! تو کہیں بھی جاکر برس؛ تیرے پانی سے جو کھیتی پیداہوگی اس کا خراج میرے خزانے میں ہی آنے والاہے۔ اتنی بڑی سلطنت تھی۔ خیر! یکی بن اکثم ہارون الرشیدے زمانہ میں ایک بڑے تابعی گذرے ہیں، ایک مرتبہ انہوں نے ہارون الرشیدے یہاں رات گذاری، رات کے وقت بادشاہ سلامت کو پیاس لگی توانہوں نے اپنے غلام کو آوازدی کہ ذرایانی پلاؤ۔ غلام نیند میں سے اُٹھااور کہنے لگا کہ دن میں بھی چین نہیں اور رات کو بھی چین سے سونے نہیں دیتے، ایسا کہہ کر پھر سوگیا۔ بادشاہ سلامت نے خود ہی اٹھ کر جاکر پانی لیااور پیا۔ یکی بن اکثم کہتے ہیں کہ میں نے کہا کہ سلامت نے خود ہی اٹھ کر جاکر پانی لیااور پیا۔ یکی بن اکثم کہتے ہیں کہ میں نے کہا کہ

امیر المو منین! آپ اس کو کوئی تنبیه نہیں کرتے؟ غلام ہوکراس طرح نامناسب جواب دیتا ہے؟ توانہوں نے کہا کہ اگر میں اس کو تنبیه کروں گاتومیں اپنے اخلاق خراب کروں گا،اور میں اپنے اخلاق بگاڑ کراس کے اخلاق سدھارنا نہیں چاہتا۔

## پھر ایک ونت آئے گا

کہنے کا مقصدیہ ہے کہ رشہ دارا گر ہمارے ساتھ بھلائی کریں تب ہی ہم اپنے رشتہ داروں کے ساتھ بھلائی کریں ؛اس کانام صلہ رحمی نہیں ہے۔حضور(علیہ) فرماتے ہیں کہ بیہ تو برابر کابدلہ ہوا، اور یہ رشتہ دار کی خصوصیت نہیں ہے، اجنبی آدمی بھی بھلائی کرے گا توہم اس کے ساتھ بھلائی کامعاملہ کریں گے۔صلہ رحمی توبہ ہے کہ وہ ہمارے ساتھ برائی کریں تب بھی ہم ان کے ساتھ بھلائی کریں،اس لیے یہی معاملہ ہونا چاہیے،ہمیں اپنی طرف سے وہی معاملہ کرناچاہیے جس کااللہ تعالی نے ہمیں تھم دیا ہے۔ جیسے ایک کہاوت ہے کہ کتاکاٹے توہم جواب میں کاٹنے نہیں ہیں۔مطلب یہ ہے کہ کوئی برائی کا معاملہ کرے تو ہم جواب میں برائی کامعاملہ نہ کریں،بلکہ ہم تواچھائی کامعاملہ ہی کریں، خاص کررشتہ داروں کے معاملہ میں توبیہ بہت ہی ضروری ہے۔اگر اسی طرح سب سوچتے رہیں گے تو پھر آخرر شتہ داروں کے حقوق کیسے اداہوں گے؟ آپ تو ان کے ساتھ اس طرح پیش آتے رہیے کہ اگر کسی روزوہ آپ کے ساتھ تعلقات ٹھیک کرلیں تو آپ کوپشیمانی،ندامت اور پچھٹاوے کی نوبت نہ آوے،اس کو زندگی بھر پچھتاوا رہے کہ وہ میرے ساتھ اب تک برابراچھاسلوک کررہاہے، میں ہی نالا کُق ہوں، اس کا ضمیر اس کو ملامت کرے گا، آپ کا ضمیر مطمئن رہے گا، آپ کا ضمیر مطمئن رہے گا، آپ کے دل میں مجھی تکلیف نہیں ہوگی۔ اور ہم اس کے ساتھ بھلائی کا معاملہ صرف اللہ تعالی کا حکم پورا کرنے کے لیے کریں، جب اس نیت سے کریں گے توان شاء اللہ ایک وقت آئے گا کہ جو ہمارے ساتھ بدسلوکی سے پیش آرہاہے وہ بھی سد هرجائے گا اور اس کے حالات بھی درست ہو جائیں گے۔

# رشته داری کی دعا

#### حدیث ۳۲۳

وعن عائشة (عُثُر)قالت:قال رسول الله (عَالَيْمُ): اَلرَّحِمُ مُعَلَّقَةٌ بِالْعَرْشِ تَقُولُ: مَنْ وَصَلَيْن وَصَلَهُ اللهومَنُ قَطَعَيْن قَطَعَهُ الله (متفق عليه)

ترجمہ: حضرت عائشہ (ﷺ) فرماتی ہیں کہ نبی کریم (طالیم) نے ارشاد فرمایا کہ رشتہ داری عرش کے پاس لٹکی ہوئی میہ دعاکرتی رہتی ہے کہ جو مجھے جوڑے گا اللہ اسے جوڑیں گے اور جو مجھے توڑے گا اللہ اسے توڑیں گے۔

# انضلیت موقع محل کے اعتبارسے ہوتی ہے

حدیث ۳۲۳

عن أمر المؤمنين ميمونةبنت الحارث رضى الله عنها أَنَّهَا أَعْتَقَتْ وَلِيْدَةً، وَلَمْ تَسْتَأْذِنِ النَّبِيِّ ( اللَّيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْ

مر جمعہ: أم الموسمنین میمونہ بنت حارث (رافیہ) فرماتی ہیں کہ انہوں نے ایک باندی آزاد کی،اوراس سلسلہ میں نبی کریم (رافیلیم) سے مشورہ نہیں کیا۔ جب ان کی باری کادن آیااور نبی کریم (رافیلیم) ان کے یہاں تشریف لے گئے توانہوں نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! آپ کو معلوم ہے کہ میں نے اپنی فلاں باندی آزاد کردی۔ حضور (رافیلیم) نے پوچھا: اچھا! ایساکر چکی ہو؟ انہوں نے کہا کہ جی ہاں! آزاد کر چکی ہوں ۔ توحضور (رافیلیم) نے فرمایا کہ اگرتم اپنی وہ باندی اپنے ماموؤں کودے دیتیں توتم کو زیادہ ثواب ماتا۔

افادات: نبی کریم (ایس) کی نو(۹) ازواجِ مظہرات تھیں اور ہرایک کی ایک ایک دن کی باری تھی، اس طرح نویں دن ایک کی باری آتی تھی، جب ان کی باری کادن آیااور نبی کریم (ایس) ان کے یہاں تشریف لے گئے توانہوں نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! آپ کو معلوم ہے کہ میں نے اپنی فلاں باندی آزاد کردی۔ غلام و باندی کو آزاد کردے فضیلت ہے۔ حدیث پاک میں آتا ہے کہ کوئی آدمی ایک غلام یا باندی کو آزاد کردے تواللہ تعالی اس آزاد ہونے والے غلام کے ہر ہر عضو کے بدلہ میں آزاد کرنے والے کہ ہو عضو کے جرا انہوں نے اطلاع دی کہ آپ کو معلوم ہے کہ میں میں آزاد کردی والے میں نے بینی فلاں باندی آزاد کردی عضور (ایس) نے بوچھا: اچھا! ایساکر چکی ہو؟ انہوں نے میں میں نے اپنی فلاں باندی آزاد کردی؟ حضور (ایس) نے بوچھا: اچھا! ایساکر چکی ہو؟ انہوں نے میں میں نے اپنی فلاں باندی آزاد کردی؟ حضور (ایس) نے بوچھا: اچھا! ایساکر چکی ہو؟ انہوں نے میں میں نے اپنی فلاں باندی آزاد کردی؟ حضور (ایس) نے بوچھا: اچھا! ایساکر چکی ہو؟ انہوں نے میں میں نے اپنی فلاں باندی آزاد کردی؟ حضور (ایس) نے بوچھا: ایساکر چکی ہو؟ انہوں نے میں میں نے اپنی فلاں باندی آزاد کردی؟ حضور (ایس) نے بوچھا: ایساکر پکی ہو؟ انہوں نے میں میں نے اپنی فلاں باندی آزاد کردی؟ حضور (ایس) نے بوچھا: ایساکر پکی ہو؟ انہوں نے میں میں نے اپنی فلاں باندی آزاد کردی؟ حضور (ایس) کے بر عملی کے

کہاکہ جی ہاں! آزاد کر چکی ہوں۔ توحضور (علیہ) نے فرمایا کہ اگر تم اپنی وہ باندی اپنے ماموؤں کودے دیتیں تو تم کو زیادہ ثواب ماتا۔

حالانکہ آزاد کرنابہت بڑی فضیلت والاکام ہے لیکن دراصل ان کے ماموں کو باندی اور نوکرانی کی ضرورت تھی،اس لیے حضور (ایکی نے ان کویہ مشورہ دیا کہ اس کو باندی باقی رکھتے ہوئے ماموؤں کوہدیہ دے دیتیں توتم کو تواب زیادہ ملتا۔اس سے معلوم ہوا کہ بظاہر کسی کام کوہم زیادہ بڑا سجھتے ہیں لیکن اس کے مقابلہ میں دوسراکام دوسری حیثیت سے تواب میں بڑھ جاتا ہے۔ چوں کہ یہاں باندی ان کوہدیہ کرنی تھی اور ساتھ ہی ان کی ضرورت پوری کرنی تھی اور ساتھ ہی ان کی ضرورت پوری کرنی تھی اور ساتھ ہی ان کی ضرورت پوری کرنی تھی اور کیرساتھ ہی رشتہ داری کے حق کو بھی ادا کرنا تھا؛ یہ ساری باتیں پائی گئیں اس کے نی کرنی تھی اور پھرساتھ ہی رشتہ داری کے جی کو بھی ادا کرنا تھا؛ یہ ساری باتیں پائی گئیں اس کے نی کرنے کے مقابلہ میں فضیلت کی چیز ہے، لیکن یہاں دوسری حیثیت سے تواب بڑھ جاتا۔

# غير مسلم رشته داراور حسن سلوك

### حدیث ۳۲۵

عن أسماءَ بنتِ أَبِي بَكْرِ الصِّلِيْتِي رضى الله عنها قَالَتْ: قَرِمَتْ عَلَىّ أُمِّى وَهِى مُشْرِكَةٌ فِي عَهْنِ رَسُولِ اللهِ (اللهُ اللهُ اللهُ (اللهُ (اللهُ (اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ (اللهُ اللهُ الل ترجمہ: حضرت اساء فرماتی ہیں کہ میری والدہ جومشر کہ تھیں صلح والے زمانہ میں مجھ سے ملنے مدینہ آئیں تو میں نے نبی کریم (علیقا) سے بوچھا کہ میری ماں میرے یہاں کچھ ضرورت لیکر آئی ہیں، کیا میں ان کی ضرورت بوری کردول اوران کے ساتھ اچھاسلوک کرول؟ حضورِ اکرم (علیقا) نے فرمایا کہ جی ہال!ان کی ضرورت کو بورا کرو، اوران کے ساتھ تھلائی کا سلوک کرو۔

افادات: حضرت اساء بنت ابو بکر رہے حضرت زبیر رہے کے نکاح میں تھیں، ان کی والدہ کو حضرت ابو بکر رہے نے اسلام نہ لانے کی وجہ سے طلاق دے کر الگ کر دیاتھا، اور پھر وہ دوسرے کے نکاح میں تھیں، جب لیے میں نبی کریم (ایکے) کی مکہ والوں کے ساتھ صلح ہوئی توکہ والوں کا مدینہ منورہ آناجانا شروع ہوگیا، اور حضرت اساء کی والدہ جو مشرکہ تھیں، وہ بھی اپنی بیٹی کے پاس اسی زمانہ میں مکہ سے مدینہ منورہ ملنے کے واسطے آئیں توانہوں نے نبی کریم (ایکے) سے پوچھا کہ اے اللہ کے رسول!میری ماں میرے یہاں کچھ در خواست اور ضرورت کے کر آئی ہیں، تو کیامیں ان کی وہ ضرورت پوری کر دوں اور ان کے ساتھ اچھاسلوک کروں بیری کی وہ ضرورت کو پورا کرہ وہ اور ان کے ساتھ بھیا ان کی عساتھ کے ساتھ انہوں کہ جی ہاں!ان کی ضرورت کو پورا کرو، اور ان کے ساتھ بھلائی کا سلوک کرو۔

مطلب یہ ہواکہ رشتہ داراگر غیر مسلم ہوتب بھی ان کے ساتھ بھلائی کاسلوک کرنا چاہیے۔مال باپ اگر غیر مسلم ہول توان کے ساتھ توحسن سلوک کا حکم قرآنِ پاک کی اس آیت کے ذیل میں گذرچکاجو حضرت سعد بن ابی و قاص (رہے) کے اسلام لانے کے موقع پر نازل ہوئی تھی،اور وہال تفصیل بتلادی تھی۔

# بِرُّ الْوَالِدَيْنِ وَصِلَةُ الْأَرْحَامِ **پالس** ۴

والدین کے ساتھ حسن سلوک

رشتہ داروں کے حقوق اداکرنے کی تاکید



### جِيْلِيْلِ الْجِيْلِ الْجِيْلِ الْجِيْلِ الْجِيْلِ الْجِيْلِ الْجِيْلِ الْجِيْلِ الْجِيْلِ الْجِيْلِ

ارمنی 1999ء

سارمحرم الحرام واسماجه

والدین کے ساتھ حسنِ سلوک اور صلہ رحمی کی تاکید کے سلسلہ میں بیان چل رہا ہے اسی سلسلہ میں ایک اور روایت پیش کررہے ہیں۔

#### حدیث ۳۲۲

عنى زَيْنَبَ الشَّقِفَيَّةِ امْرَأَةِ عَبْرِاللهِ بْنِ مَسْعُوْدِرضى اللهعنه وعنها قالتْ: قَالَ رَسُولُ الله (عَلَيْمُ): تَصَلَّقُنَ كَامَعُشُرَ الرِّسَاءُ وَلَوْمِنُ حُلِيِّكُنَ قَالَتْ: فَرَجَعُتُ إلى عبرِاللهِ بْنِ مَسْعُودٍ فَقُلْتُ لَهُ وَانَّك بِرَجُلٍ خَفِينُ فَاتِ يَامَعُشَرَ الرِّسَاءُ وَلَوْمِنُ حُلِيِّكُنَ قَالَ أَمْرَنَا بِالصَّلَقَةِ، فَأْتِهِ فَاسْأَلُهُ فَإِنْ كَانَ خٰلِك يُجُونِ عُنِى وَالاَّصَرَفُهُمَا إلى الْسَيرِه وَإِنَّ رَسُولَ اللهِ (عَلَيْمُ) قَلُ أَمْرَنَا بِالصَّلَقُتُ، فَإِذَا امْرَأَقَّةِ مِنَ الْأَنْصَارِ بِبَابِ رَسُولِ اللهِ (عَلَيْمُ) ، حَاجَتُهَا ، وَكَانَ رَسُولُ اللهِ (عَلَيْمُ) قَلُ الْقِيتَ عَلَيْهِ الْبَهَابَةُ، فَعُرَجَ عَلَيْنَا بِلالٌ ، فَقُلْنَا لَهُ: إِنْتِ رَسُولَ اللهِ (عَلَيْمُ) ، وَكَانَ رَسُولُ اللهِ (عَلَيْمُ) فَلُ أَلْقِيتَ عَلَيْهِ الْبَهَابَةُ، فَعُرَجَ عَلَيْنَا بِلالٌ ، فَقُلْنَا لَهُ: إِنْتِ رَسُولَ اللهِ (عَلَيْمُ) ، وَكَانَ رَسُولُ اللهِ (عَلَيْمُ) ، فَالْمَاتِ تَسُأَلانِك ، أَتُجُونِيُ الصَّلَقَةُ عَنْهُمَا عَلى أَزُواجِهِمَا وَعَلى أَيْتَامٍ فِي الْمَلِي وَمُنَا عُلَى أَلْكُولُ اللهِ ا: مَنْ هُمَا ، وَكَانَ رَسُولُ اللهِ ا: مَنْ هُمَا ، وَكَانَ رَسُولُ اللهِ ا: مَنْ هُمَا ، وَمَنْ فَعُنُ وَ أَنْ امْرَأَتُهُ مِن الْوَلِي اللهِ انْفَى اللهِ (عَلَيْمُ) ، فَسَأَلَهُ وَقَالَ لَهُ وَسُؤُلُ اللهِ انْمَنَ فَعُنُ لِ اللهِ انْمَنْ هُونَ الْوَلَوْلُ اللهِ (عَلَيْمُ) ، فَسَأَلُهُ وَقَالَ لَهُ وَلَيْكُ لِللْ وَالْمُؤْلُ اللهِ (عَلَيْمُ) ، فَسَأَلُهُ وَقَالَ لَهُ وَلَهُ وَلَيْمُ الْمُؤْلُ اللهِ وَالْقَالُ لَهُ وَلَا لَمُؤْلُ اللهِ وَاللّهُ الْمُؤْلُ اللهِ وَلَا اللهِ الْمُؤْلُ اللهِ وَاللّهُ الْمُؤْلُ اللهُ وَلَا اللهِ الْمُؤْلُ اللهِ وَاللّهُ الْمُؤْلُ اللهِ وَاللّهُ الْمُؤْلُ اللهِ وَاللّهُ الْمُؤْلُ اللهُ وَالْمُؤْلُ اللهُ وَالْمُؤْلُ اللهُ وَالْمُؤْلُ اللهُ وَلَا اللهُ وَالْمُؤْلُ اللهُ وَالْمُؤْلُ اللهُ وَالْمُؤْلُ الْمُؤْلُ اللهُ الْمُؤْلُ اللهُ وَالْمُؤْلُ اللّهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ اللهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُولُ اللهُ الْمُؤْلُولُ اللهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللهُ الْمُؤْلُولُ اللهُ

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن مسعود (ﷺ) کی اہلیہ حضرت زینب ثقفیہ فرماتی ہیں کہ ایک مرتبہ نبی کریم (ﷺ) نے فرمایا کہ اے عور توں کی جماعت! صدقہ کرو چاہے اپنے زیورات ہی میں سے کیوں نہ ہو۔جب میں مجلسِ وعظ سے واپس اپنے شوہر کے گھرلوٹی، تومیں نے اپنے شوہرسے کہا کہ ( آج نبی کریم (ﷺ)

نے ہم کو اللہ کے راستہ میں خرچ کرنے کی ترغیب دی،اوراس ترغیب کی وجہ سے میں اللہ کے راستہ میں کچھ خرج کرناچاہتی ہوں، اب چوں کہ) آپ کے یاس ہی کچھ نہیں ہے اس لیے آپ نبی کریم (مالیالیم) کے یاس جاکر پوچیس کہ میں جو کچھ اللہ کے راستہ میں نکالنا چاہتی ہوں؛ کیا وہ آپ کو دے سکتی ہوں؟ ورنہ پھر کسی دوسرے پر خرچ کروں گی۔حضرت عبداللہ بن مسعود (ﷺ نے کہاکہ میں تو نہیں جاتا،تم ہی جاؤاور پوچھو۔ حضرت زینب فرماتی ہیں کہ میں پوچھنے کے لیے حضور (اللیلی کے در اقدس پر گئی تو دیکھاکہ ایک اور انصاری عورت بھی اس مقصد سے حضور کے دروازہ بر آئی ہوئی تھی،اوراللہ تعالیٰ نے نبی کریم ( علی ایسی کو قدرتی طور پر ایک ہیب عطا فرمائی تھی کہ جس کی وجہ سے کوئی آدمی جلدی سے آپ سے کوئی سوال نہیں کریاتاتھا،اس لیے اس سلسلہ میں یو چھنے کے واسطہ ہم جھجک رہی تھیں اورآپ کے دروازہ یر ہی کھڑی تھیں کہ اجانک حضرت بلال (ﷺ) گھر سے نکلے، توان دونوں نے حضرت بلال سے کہا کہ آپ حضورِ اقدس (مَا ﷺ) کے یاس تشریف لے جاہیئے اور بتلایئے کہ دروازہ پر دوعور تیں کھڑی ہیں اور آپ سے یہ سوال بوچھ رہی ہیں کہ صدقہ اگر ہم اینے شوہروں پر کریں اور ہماری گود میں جو بیتم بیج پرورش یارہے ہیں ان پر اگر خرچ کریں ؛ توکافی ہے یا نہیں ؟ اور نبی کریم ( اللیظی ) کوید مت بتلائیو کہ ہم کون ہیں۔ حضرت بلال (الله الله عن كريم الله الله عن كريم (الله الله عن كريم الله الله عن كريم الله الله عن الله عن كريم الله الله الله عن كريم الله على كريم الله عن كريم الله عن كريم الله عن كريم الله عن كريم الله والیاں کون ہیں؟ حضرت بلال (ﷺ) نے بتلادیا کہ ایک انصاری عورت ہے اورایک زینب ہیں، تو حضورا کرم (مَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلّ میں فرمایا کہ ان کو بتلادو کہ ان کو دوہر ااور ڈبل ثواب ملے گا، ایک توصلہ رحمی کااور ساتھ ہی ساتھ صدقہ كاثواب تجمى ملے گا۔

### صدقه اورہدیہ میں فرق

افادات: (۱) نبی کریم (ربیم) کے گھریلوامور حضرت بلال (ربی) انجام دیا کرتے تھے، خاص کرجومال آتاجاتاتھا اس کاحساب وکتاب حضرت بلال (بی) کے پاس ہی رہا کرتا تھا، جومہمان آتے تھے ان کی ذمہ داری بھی انہی کے سرتھی،اوروہی انظام کرتے تھے، کبھی پیسے نہ ہوتے توہی کہیں سے قرض لے آتے تھے،بعد میں جب نبی کریم (بیلیم) کے پاس مال آتا تھاتواداکر دیا کرتے تھے۔

(۲) اللہ تعالیٰ کے واسطہ جومال خرج کیاجائے اس کوصدقہ کہتے ہیں، اب اگر اس کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ضروری قرار دیاگیا ہے؛ تووہ صدقاتِ واجبہ میں شار ہوگا۔ اور اگراس کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ضروری قرار نہیں دیاگیاہے، لیکن آدمی اپنے طور پر اللہ کے لیے مال نکال رہاہے؛ تووہ صدقاتِ نافلہ میں شار ہوگا۔ صدقہ کا مطلب ہی ہوتاہے وہ مال جو اللہ کے واسطہ نکالاجائے، اور اللہ تعالیٰ کی خوشنودی عاصل کرنے کے لیے کسی کو دیا جائے یعنی اس سے مقصود اللہ تعالیٰ کوراضی کرناہو۔ اس کے علاوہ ایک ہدیہ ہوتاہے، اس میں جس کو دیاجاتاہے اس کوخوش کرنامقصود ہواکرتا ہے، اس میں بھی ثواب ماتاہے، لیکن ایک الگ دیاجاتاہے اس کوخوش کرنامقصود ہواکرتا ہے، اس میں بھی ثواب ماتاہے، لیکن ایک الگ حیثیت سے ملاکرتاہے، اور ساتھ ہی ساتھ ہدیہ میں آپس میں محبت بھی پیداہوتی ہے۔ حیثیت سے ملاکرتاہے، اور ساتھ ہدیہ ایک الگ چیز ہے اور صدقہ الگ چیز ہے۔

اور صدقہ دوقتم کاہوتا ہے، ایک واجب اور دوسر انقل۔ واجب توانہی لوگوں کو دیاجا سکتا ہے جو مختاج ہوں، جن کوز کو قدی جاسکتی ہے۔ اس کے برخلاف نقل صدقہ کے لیے کوئی قید نہیں ہے وہ کسی کو بھی آپ دے سکتے ہیں، مسلمان ہویاغیر مسلم، امیر ہو یا غریب، البتہ اگر امیر کو دیں گے توصدقہ نہیں بلکہ ہدیہ کہلائے گا، چاہے آپ دل میں صدقہ کی نیت کریں تب بھی وہ ہدیہ ہی کہلائے گا۔ کتابوں میں یہی لکھا ہوا ہے۔

(س) حدیث سے معلوم ہوا کہ نفلی صدقہ اپنی اولاداور شوہر کو بھی دے سکتے ہیں۔

### ز کوۃ اصل زبورہی میں ہے

تونبی کریم ( اللہ کے عور توں کو تاکید فرمائی کہ اے عور توں کی جماعت! اللہ کے واسطہ مال کوخرچ کرو،چاہے اپنے زیورات ہی میں سے کیوں نہ ہو۔ یعنی کوئی مال نہیں ہے توزیور ہی کواللہ کے واسطہ خرچ کرو۔چوں کہ عور تیں زیور کے معاملہ بہت زیادہ بخل سے کام لیتی ہیں، یہاں تک کہ زیور کی جوز کوۃ فرض ہوتی ہے اس کی ادائیگی کے لیے بھی اگر پیسے نہ ہوں تو زکوۃ ادانہیں کریں گی، اوراس میں تاخیر کریں گی۔ حالانکہ زکوۃ جوفرض ہوتی ہے وہ اصل اسی مال میں فرض ہوتی ہے جس پرزکوۃ عائد کی گئی ہے مثلاً زیورہے تو مان لیجئے کہ اگر کسی کے باس دس تولہ زیورہے تو اس کا چالیسواں حصہ زکوۃ کے طور پرواجب ہوگا، تووہ اس زیور ہی میں واجب ہوتا ہے، اوراس سے میں زکوۃ جوواجب ہوئی وہ تواسی زیور کاچالیسواں حصہ واجب ہی زکوۃ اوراس کے بدلہ میں ہوجاتا ہے، اوراس سے میں زکوۃ اداتوہوجاتی ہے، ورنہ اصل زکوۃ جوواجب ہوئی وہ تواسی زیور کاچالیسواں حصہ واجب

ہواہے، اسی کو نکالناچاہیے، لیکن اگر کوئی آدمی اس زیور کاچالیسواں حصہ نکالنے کے بجائے اس چالیسویں حصہ کی قیمت ادا کردے؛ ب بھی زکوۃ اداہوجاتی ہے۔ عام طور پر عور تیں یوں سمجھتی ہیں کہ ہمارے پاس زکوۃ اداکرنے کے لیے پینے نہیں ہیں، اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ زکوۃ معاف ہوجاتی ہے، بلکہ الیمی صورت میں جس زیور میں زکوۃ واجب ہوئی ہے اس زیور ہی کا چالیسواں حصہ نکالاجائے اوراسی کوزکوۃ کے طور پردیدیاجائے، اس میں تاخیر نہ کی جائے۔

# بنیادی تعلیمات میں سے صلہ رحمی تھی ہے

#### حديث ٢٢٧

وعن أبي سفيانَ صَغْرِبُنِ حَرْبٍ (﴿ فَي فَي حَدِيثِهِ الطّوِيْلِ فِي قِصَّةِ هِرَقُلَ، أَنَّ هِرَقُلَ قَالَ لِأَبِيَ سُفَيَانَ: فَمَاذَا يَأْمُرُكُمْ بِهِ ؛ يَعْنِى النَّبِيَّ ( اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَحَلَّهُ وَلا تُشْرِكُوْ ابِهِ شَيْئاً، وَاثْرُ كُوْ امَا يَقُولُ آبَاءُ كُمْ وَيَأْمُرُكَا بِالصَّلَوْقِوَ الصِّلْقِ وَالْعِلْقِ وَالْعِلْقِ وَالْعِلْقِ وَالْعِلْقِ وَالْعِلْقِ وَالْعِلْقِ

تر چمہ: حضرت ابوسفیان (رائیس) سے ایک کمبی روایت منقول ہے جس میں ہر قل والا پورا واقعہ موجود ہے،

اس میں ہر قل نے ابوسفیان سے سوال کیا کہ یہ نبی جو تمہارے در میان آئے ہیں وہ تم کو کس چیز کا تھم

دیتے ہیں ؟ابوسفیان کہتے ہیں کہ میں نے اس کوجواب دیا کہ وہ ہمیں جن چیزوں کا تھم دیتے ہیں ان میں

سے ایک یہ ہے کہ صرف ایک اللہ ہی کی عبادت کرو، اس کے علاوہ کسی اور کی بوجامت کرو، اس کے
ساتھ کسی اور کو شریک نہ تھہر اؤ۔اور تمہارے آباء واجداد اور پرانے لوگ جو شرکیہ باتیں کہا کرتے تھے

ان سب کو چھوڑدو۔اوریہ نبی ہم کو نماز کا، سچائی کا، پاکدامنی کا،اوررشتہ داروں کے حقوق کی ادائیگی کا تھم

دیتے ہیں۔

افادات: یہ روایت پہلے بھی کئی موقعول پر آچکی ہے۔ نبی کریم (مالیہ) نے جب دنیا کے مختلف حكمر انول كے نام دعوت اسلام كے خطوط لكھے، تو قيصر روم جس كانام ہر قل تھا اس كو بھی نبی کریم ( اللہ ) نے نامہ مبارکہ روانہ کیا، حضرت دحیہ کلبی اوہ خط لے کرگئے تھے،اور بُصریٰ جوشام کے علاقہ میں ایک جگہ ہے وہاں کاحاکم اس ہر قل کے ماتحت تھااس کے حوالہ کیا اور اس نے وہ خط ہر قل تک پہنچایا۔ہر قل نے بیت المقدس کی زیارت کی منت مانی تھی اوراس منت کو پورا کرنے کے لیے اس زمانہ میں ہر قل شام ہی آیا ہوا تھا،اس کووہ خط وہیں پہنچایا گیا اوراس کو ہتلایا گیا کہ یہ خط عرب سے ایک شخص نے آپ کے نام بھیجا ہے اوروہ شخص اپنے آپ کواللہ کا بھیجاہوا نبی کہتے ہیں۔ توہر قل نے نبی کریم (عظیم) کاوہ نامہ مبارک کھول کر پڑھنے سے پہلے مناسب سمجھاکہ آپ (اٹائیا) کے متعلق تحقیق کرلی جائے کہ جنہوں نے بیہ خط میرے یاس بھیجاہے وہ کون ہیں؟وہ خود بھی کتب سابقہ کابڑاعالم تھا،اس زمانہ میں نصاریٰ میں دوبڑے عالم تھے ایک توبیہ خودہر قل اوردوسر ا ضَغَاطِرُنامی آدمی تھاجواُن کامذہبی پیشوا(لاٹ یادری) تھا۔اس لیے اس نے پوچھا کہ جہاں سے یہ خط آیاہے اس علاقہ کے کچھ لوگ یہاں ہیں؟اس زمانہ میں نبی کریم (ﷺ) کی قریش کے ساتھ صلح ہو چکی تھی اور قریش کا ایک تجارتی قافلہ شام پہنچا ہوا تھا اوراس قافلہ کے سردار ابوسفیان تھے جواس وقت مسلمان نہیں ہوئے تھے،بلکہ اس وقت قریشِ مکہ کے سرغنہ یہی تھے۔چنانچہ بتلایا گیاکہ ایک تجارتی قافلہ آیا ہوا ہے، تو ہر قل نے دربار قائم کیااوران قافلہ والوں كوبلايااوراپنے سامنے ان سب كوبٹھايا اور يو چھاكه تمهارے قافله ميں ان خط تجيجنے والی شخصيت کانسی اورخاندانی اعتبار سے سب سے زیادہ قریبی رشتہ دارکون ہے؟ابوسفیان نے کہاکہ میں ہوں۔ چنانچہ ان کو سب سے آگے بٹھایا اورباتی سب کوان کے پیچے بٹھایااوران سے کہاکہ میں ان سے پچھ سوالات کرتا ہوں،اگریہ درست جواب دیں تب توٹھیک ہے،اوراگرکوئی غلط جواب دیں تو تم لوگ بتلادینااور پھراس نے پچھ سوالات کئے،ان میں ایک سوال یہ بھی کیا تھا ﴿فَیَاذَاتِاللَّهُورُکُمُهُ بِدِ ﴾ یہ نبی جو تم میں آئے ہیں، تم کوکس چیز کا تھم دیتے ہیں اور کون سے کام کرنے کی تاکید کرتے ہیں ابوسفیان کہتے ہیں کہ میں نے اس کوجواب دیا کہ وہ ہمیں جن چیزوں کا تھم دیتے ہیں ان میں سے ایک یہ ہم صرف ایک اللہ ہی کی عبادت کرو،اس کے علاوہ کسی اور کی پوجامت کرو اوراس کے ساتھ کسی اورکو شریک نہ تھم راؤ۔اور تمہارے کے علاوہ کسی اورکی پوجامت کرو اوراس کے ساتھ کسی اورکو شریک نہ تھم راؤ۔اور تمہارے آباء واجداداور پرانے لوگ جو شرکیہ باتیں کہاکرتے تھے ان سب کو چھوڑدو۔اور یہ نبی ہم کو نمازکا، سچائی کا، پاک دامنی کا،اور رشتہ داروں کے حقوق کی ادائیگی کا تھم دیتے ہیں۔

بس! یہاں اس روایت کواسی لیے پیش کیاہے کہ دیکھو! نبی کریم (علیم) کی بنیادی تعلیمات جن کو تمام اہل عرب جانتے تھے، اوروہ لوگ جوابھی تک اسلام نہیں لائے تھے ان کو بھی جب پوچھاگیاتوابوسفیان نے نبی کریم (علیم) کی تعلیمات کی اہم اور بنیادی چیزیں ہر قل کے سامنے پیش کیں،ان میں رشتہ داروں کے حقوق کی ادائیگی کا بھی تذکرہ کیا، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ نبی کریم (علیم) کی تعلیمات میں یہ چیز بڑی اہمیت رکھتی تھی اوریہ ایک ایس چیز تھی جس کو وہ لوگ بھی سمجھتے تھے جوابھی تک اسلام نہیں لائے تھے۔ اس لیے اس جیز کھناص اہتمام ہونا چاہیے۔

# مصروالوں کے ساتھ حسن سلوک کی تاکید

#### حدیث ۳۲۸

وعنَ أَبِي دِرِ رَا إِلَى اللَّهِ اللَّهِ (اللَّهِ (اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ال

وفى رواية:سَتَفَتَحُونَ مِصْرَوهِيَ أَرْضُ يُسَهِّى فِيْهَا الْقِيْرَاطُ، فَاسْتَوْصُوْ الِأَهْلِهَا خَيْراً، فَإِنَّ لَهُمْ ذِمَّةً وَرَحِماً ـ

وفى رواية: فَإِذَا افْتَتَحْتُمُوْهَا، فَأَحْسِنُو اللَّ أَهْلِهَا، فَإِنَّ لَهُمْ ذِمَّةً وَرَجِماً أوقال: ذِمَّةً وَصِهْراً (رواة مسلم)

قَالَ العلماءُ: الرَّحِمُ الَّتِي لَهُمْ كَوْنُ هَاجَرَ أُمِّرِ اسْمَاعِيْلَ (اللهِ) مِنْهُمْ و ((وَالصِّهُرُ)): كَوْنُ مَارِيَةَ أُمِّرِ إِبْرَاهِيْمَ بْنِ رَسُولِ اللهِ (اللهِ (اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُن المُلْقِلْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْقَالِ

قرچمہ: حضرت ابوذر (رافیہ) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (سافیم) نے ارشاد فرمایا کہ تم ایک سرزمین اور ملک فتح کروگے جہال قیراط کاسکہ چلتاہے۔دوسری روایت میں بیہ بھی ہے کہ نبی کریم (سافیم) نے فرمایا کہ جب تم اس ملک کو فتح کرو تو وہال کے رہنے والوں کے ساتھ اچھاسلوک کرنا۔اس لیے کہ وہال کے رہنے والے ذمی بن کرتمہارے ماتحت رہیں گے، اوران کے ساتھ رشتہ داری بھی ہے۔علماء نے فرمایا کہ قریش کی بیہ رشتہ داری محض ہے والی تھیں۔ رشتہ داری حضرت اساعیل کی والدہ حضرت ہاجرہ کی وجہ سے تھی کہ وہ اصلاً مصر کی رہنے والی تھیں۔ اورسسرالی رشتہ داری اس طرح تھی کہ نبی کریم (سافیم) کے صاحبزادے حضرت ابراہیم کی والدہ ماریہ قبطیہ کا تعلق مصرسے تھا۔

افادات: دس قیراط کاایک در ہم ہواکر تاہے اس روایت میں جس ملک کی طرف اشارہ کیاہے وہ ملک مصربے، جس وقت نہیں کریم (اٹھا) نے یہ ارشاد فرمایا اس وقت مصرفتح نہیں

ہواتھا، حضرت عمروبی کے دورِ خلافت میں وہ فتح ہوااوراس کوفتح کرنے والے لشکر کے سپہ سالار حضرت عمروبی العاص (رہے) تھے۔ نبی کریم (اللہ اللہ کا کہ جس ملک میں قیراط کاسکہ چلتاہے، اس ملک کوتم لوگ فتح کروگے، اور ساتھ ہی آپ نے یہ ہدایت و تاکید بھی فرمائی تھی کہ اس ملک کے رہنے والوں کے ساتھ اچھاسلوک اور بھلائی کامعاملہ کرنا۔ اور اس کی وجہ یہ بتلائی تھی کہ جب تم اس ملک کوفتح کروگے تووہاں کے رہنے والے ذمی بن کر تمہارے ماتحت رہیں گے۔

# اسلام میں ذمی کے حقوق کی رعایت

جولوگ اسلام قبول کرلیں ان کے لیے تووہی احکام ہیں جو مسلمانوں کے لیے ہیں اوران کو جان ومال وغیرہ کی وہ ساری سہولتیں اور فوائد بھی حاصل ہوتے ہیں جو مسلمانوں کو دئے جاتے ہیں، لیکن ذمی کامطلب ہے ہے کہ اسلامی ملک میں جو غیر مسلم آباد ہیں، وہ لوگ جب اسلامی حکومت کو تسلیم کرلیں اور وہیں رہائش منظور کرلیں توان کو پچھ خراج اور ٹیکس ادا کرنا ہوتا ہے، اوراس خراج کی ادائیگی کے بدلہ میں ان کو بھی جان اورمال کی حفاظت کی وہی گار نئی دی جاتی ہے جو ایک مسلمان کے لیے مزید سہولت ہے گار نئی دی جاتی ہے جو ایک مسلمان کے لیے ہواکرتی ہے، بلکہ ان کے لیے مزید سہولت ہے کہ اگر کبھی دشمن کی طرف سے کوئی حملہ ہو، یا دشمن سے مقابلہ کی نوبت آئے تو ہر مسلمان کافرض ہو تا ہے کہ اگر حاکم کی طرف سے کہاجائے یا جہاد کاعام اعلان ہو تو وہ مقابلہ کی یوری پوری کے لیے باہر نکلے، لیکن غیر مسلم رعایا پر ہے ذمہ داری عائد نہیں ہوتی، اور مذہبی پوری پوری

آزادی بھی ان کوحاصل ہوتی ہے لیعنی اسلامی حکومت میں رہتے ہوئے اپنے مذہب پرپوری آزادی سے عمل کرسکتے ہیں۔

# مصروالوں کے ساتھ حسن سلوک کی وجہ

بہر حال!ان کے ساتھ اچھاسلوک کرنے کی ایک وجہ توبیہ بتلائی کہ جب وہ اسلامی حکومت میں داخل ہوں گے تو عقدِ ذمہ ( یعنی ان کے ساتھ جومعاہد ہ ہو گا اس) کی وجہ سے ان کے ساتھ حسن سلوک کرنا۔ اور حضور اللے ) نے دوسری وجہ بیہ بھی بیان فرمائی کہ ان کے ساتھ رشتہ داری بھی ہے۔وہ رشتہ داری کون سی ہے ؟ یہ عرب والے حضرت اساعیل (الله على اولاد بين ، قريش ان مي سے نسبي تعلق رکھتے بين ، حضرت اساعيل (الله على والده حضرت ہاجرہ مصر کی تھیں، اس لیے نبی کریم (علقہ) نے فرمایا کہ ان کے ساتھ تمہاری رشتہ داری بھی ہے۔ یہاں بتلاناہے کہ نبی کریم (علیہ) نے کتنی دور کی رشتہ داری کالحاظ فرمایا،اس لیے کہ حضرت اساعیل (ملیا) کی کئی پیڑھیوں اور نسلوں کے بعد نبی کریم (ملیا) کازمانہ آتا ہے، کیکن اس رشتہ داری کے لحاظ کی نبی کریم (علیہ) نے تاکید فرمائی اوراسی کی بنیاد پراس ملک کے رہنے والے تمام لوگوں کے ساتھ حسن سلوک کی ہدایت فرمائی۔اس سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ رشتہ داری کے کتنے حقوق ہیں۔اور جتنی قریبی رشتہ داری ہوگی اتنے زیادہ حقوق عائد ہوںگے اوراس کا اتناہی لحاظ بھی کیاجائے گا۔ ایک اورروایت میں یہ بھی ہے کہ ان کے ساتھ سسرالی رشتہ بھی ہے لیعنی نبی کریم (علیہ) کی باندی حضرت ماریہ قبطیہ (ربیہ) تھیں جن سے نبی کریم (علیہ) کے صاحبزادے حضرت ابراہیم (بیہ) پیداہوئے تھے وہ بھی مصرہی کی رہنے والی تھیں ،تواس سسرالی رشتہ کا بھی لحاظ کیا گیا۔

# اینے رشتہ داروں کوڈرایئے

#### حديث ٣٢٩

وعن أبي هريرة (﴿ عَالَ لَهَانَوَلَتُ هٰنِهِ الْآيَةُ ﴿ وَٱنْنِرُ عَشِيْرَتُك الْأَقْرَبِيْنَ ﴾ دَعَارَسُولُ الله ( الله ( الله عَيْدُونَك الله عَيْدُونَكُ الله عَيْدُونَكُ الله عَيْدُونَكُ الله عَيْدُونَكُ الله عَيْدُونَكُ الله عَيْدُونَا الله عَيْدُونَاكُمُ الله عَيْدُونَا الله عَيْدُونَاكُمُ الله عَيْدُونَا الله عَيْدُونَاكُمُ الله عَلَيْدُونَاكُونَالِهُ اللهُ الله عَلَيْدُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَالِهُ اللهُ الله عَلَيْدُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَالِهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُونَالِي اللهُ الل

مرجمہ: حضرت ابوہریرہ (رہ فرماتے ہیں کہ جب قرآنِ پاک کی یہ آیت ﴿وَأَنَذِدْ عَشِیْرَتُك الْأَقْرَبِیْنَ﴾ نازل ہوئی، کہ آپ اپنے قریبی خاندان والوں کواللہ تعالیٰ کے عذاب سے ڈرایئ، تونبی کریم ( الله علیہ منام قبیلہ کریش کوبلایا جب سب جمع ہوگئے تو آپ ( الله علیہ عمومی اور خصوصی انداز میں خطاب فرمایا، کہ اے بنوعبد منمس اپنے آپ کوجہنم کے عذاب سے بچاؤ۔ اے بنو کعب بن لوکی! اپنے آپ کوجہنم کے عذاب سے بچاؤ۔ اے بنو مرہ بن کعب! اپنے آپ کوجہنم کے عذاب سے بچاؤ۔ اے بنوعبد مناف! اپنے آپ کوجہنم کے عذاب سے بچاؤ۔ اے بنوعبد مناف! اپنے آپ کوجہنم کے عذاب سے بچاؤ۔ اے بنوعبد المطلب! اپنے آپ کوجہنم کے عذاب سے بچاؤ۔ اے بنوعبد المطلب! اپنے آپ کوجہنم کے عذاب سے بچاؤ۔ اے بنوعبد المطلب! اپنے آپ

کو جہنم کے عذاب سے بچاؤ۔اے فاطمہ!اپنے آپ کو جہنم کے عذاب سے بچاؤ۔ میں تمہارے لیے کسی چیز کامالک نہیں ہوں، البتہ تمہاری میرے ساتھ رشتہ داری ہے،اس کومیں ترکرتا رہوں گا۔

افادات: بنوعبد مناف نبی کریم (تالیل) کے والدصاحب کے پردادااورہاشم کے والدہوتے ہیں۔اورآپ (علیہ) اوپرسے شروع فرماکرنیچ تک آئے، یہاں تک کہ اپنی صاحبزادی کو بھی خصوصی خطاب فرمایا۔ اور نبی کریم (ملیلیاً) نے اپنے والدصاحب کا تذکرہ اس لیے نہیں کیا کہ حضرت عبدالله کی اولاد میں صرف آپ (ﷺ) تھے۔ لیکن دادا کی اولاد میں دوسرے چیااوران کی اولاد تھیں،اس لیے ان کانام لیااور اس کے بعداین صاحبزادی کا نام لیا۔ یہاں نبی کریم ( عَلَيْهِ ) نِي خاندان والول كوالك الك خطاب فرمايا- بتلانا يهي چاہتے ہيں كه ديكھے! الله تعالى نے اپنے اہلِ خاندان کو اللہ کے عذاب سے ڈرانے کا تھم دیا تھا،اس تھم کوپوراکرنے کے لیے آپ ( ایک نے تمام کوالگ الگ خطاب فرمایا، اور اس سے یہ بھی معلوم ہوتاہے کہ اوپر جوں جوں آدمی کے نسب کا سلسلہ بڑھتا ہے، توں توں ان کے حقوق اس پر عائدہوتے ہیں، پھر قریب والے کاحق اداکرنے کے بعد اس کے بعد والے کا، اور پھراس کے بعدوالے کا حق آتاہے،اس کیے ان تمام کا خیال رکھا جائے۔

پھر حضرت فاطمہ (رہ) اور دوسرے لوگوں کو خطاب کرتے ہوئے کہا کہ دیکھو! اپنے آپ
کو جہنم کے عذاب سے بچاؤ، یعنی اگرتم اعمالِ صالحہ کا اہتمام کروگے اور گناہوں سے اپنے آپ
کو بچاؤگے تب ہی جہنم کی آگ سے نج سکوگے، میں تمہارے لیے کسی چیز کا مالک نہیں ہوں
لیمنی اس معاملہ میں میر اکوئی اختیار نہیں ہے۔ویسے نبی کریم (اٹیم) کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے

اہلِ ایمان کے حق میں سفارش کی اجازت دی جائے گی، لیکن اگر کوئی آدمی ایمان نہیں لائے گا تواس کے حق میں شفاعت کا اختیار نہیں دیا گیا ہے۔

پھر حضور (الله نے فرمایا کہ ہاں! البتہ تمہاری میرے ساتھ رشتہ داری ہے، مطلب یہ ہے کہ تم ایمان لے آؤ، اور اپنے آپ کو جہنم کے عذاب سے چھڑ الو، اگر ایمان نہیں لاؤ گے تو پھر میں تمہارے کسی کام نہیں آؤں گا، اس کے باوجو دچوں کہ تمہارے ساتھ میری رشتہ داری رہے گی، اس کے حقوق کی ادائیگی کامیں خیال کروں گا، اور اس کو ترکرتا رہوں گا یعنی تراوٹ اور نمی پہنچا تارہوں گا، مطلب یہ ہے کہ تمہاری رشتہ داری کی حیثیت سے جو حقوق میرے اور بمی کائی ان کو تو بین جیا تا تو ہوں گا، لیکن اگر ایمان قبول نہیں کیا اور اپنے آپ کو جہنم کے عذاب سے نہیں بچایا تو پھر مجھے آخرت میں تمہارے لیے کسی چیز کا ختیار نہیں ہوگا۔

# رشتہ داری کے حق کی ادائیگی میں کفرمانع نہیں

#### حدیث ۲۳۰

وعن أبى عبداالله عمروبن العاص (على) قال: سمعتُ رسولَ الله (اللهُ) جِهَاراً غَيْرَسِرٍ يَقُوَلُ زانَّ اَلَ يَنِي فُلانٍ لَيُسُوُ اللَّهِ (اللهُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِيْنَ، وَالْكِنُ لَّهُمُ رَحِماً أَبُلُّهَا بِبِلالِهَا ـ

مرجمہ: حضرت عمروبن عاص (را علی فرماتے ہیں کہ کھل کر نبی کریم (ساتھ) نے ارشاد فرمایا لیعنی یہ بات کوئی ڈھکی چھی نہیں رہی کہ آل بنو فلان میرے دوست اور ساتھی نہیں ہیں،میرے ساتھی تو اللہ تعالی اور نیک ایمان والے ہیں، لیکن ان کے ساتھ میری رشتہ داری ہے، میں اس کونمی پہنچاتا رہوں گا۔

افادات: آل بنوفلان "کہہ کر آپ (سی ) نے اپنے ساتھ جن کی رشتہ داریاں تھیں ان میں سے کسی کا تذکرہ کیا۔ بعض شر" آح فرماتے ہیں کہ آپ نے ابوطالب کا تذکرہ کیا تھا۔ پھر آپ (سی ) نے فرمایا کہ فلال خاندان والے اگرچہ ایمان نہیں لائے لیکن ان کے ساتھ میری رشتہ داری ہے، اوران کے حقوق کواداکرنے کامیں اہتمام کروں گا اوراس رشتہ کا خیال رکھوں گا،اس کو نمی پہنچا تارہوں گا۔اس سے معلوم ہوا کہ رشتہ داری کی وجہ سے آدمی پرجوحق آتا ہے۔ اس کی ادائیگی میں کفر بھی مانع نہیں ہے۔

# جنت اور جہنم والے اعمال

### حدیث ۱۳۳۱

وعن أبى أيوب خالدين زيدالأنصارى أَنَّ رَجُلاً قَالَ: يَارَسُولَ اللهِ! أَخْبِرُنِيْ بِعَمَلٍ يُدُخِلُنِي الْجَنَّةَ وَيُبَاعِدُنِيْ مِنَ النَّارِ ـ فَقَالَ النَّبِيُّ ( اللهِ عَبُدُ الله وَلا تُشْرِكُ بِهِ شَيْعاً ، وَتُقِينُمُ الصَّلْوٰقَوْتُوْتِي الزَّكُوٰةَ، وَتَصِلُ الرَّحِمَ ـ (متفق عليه)

ترجمہ: حضرت خالد بن زید انصاری (رافی) سے منقول ہے کہ ایک آدمی نے نبی کریم (الفیل) سے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! مجھے کوئی ایسا عمل بتلادیجئے جومجھے جنت میں داخل کرادے اور جہنم سے

دور کردے، اس کے جواب میں نبی کریم ( الله الله علی الله علی کہ الله تعالی کی عبادت کرو، اس کے ساتھ کسی کوشریک نہ کھبراؤ، نماز قائم کرو، زکوۃ اداکرو اور صلہ رحمی کرو۔

# اس صدقہ پردوہرااجرو اواب ہے

#### حدیث ۳۳۲

وعن سلمان بن عامر (ش) عن النَّبِيِّ (سَّا اللَّهِ) قَالَ: إِذَا أَفْطَرَ أَحَدُ كُمْ فَلْيُغْطِرُ عَلَى تَمْرٍ فَإِنَّهُ بَرَ كَةً فَإِنْ لَّمْ يَجِدُ الْمَاكُونِ عَلَى الرَّحِمِ ثِنْتَانِ: صَدَقَةٌ وَصِلَةٌ ـ (رواه الترمني وقال حديث حسن)

مرجمہ: حضرت سلمان بن عامر (رافیہ) سے منقول ہے کہ نبی کریم (سافیہ) نے ارشاد فرمایا کہ جب تم میں سے کوئی آدمی روزہ افطار کرے تو مجبور سے افطار کرے، اس لیے کہ اس میں برکت ہے۔ اور اگر مجبور میسر نہ ہوتوپانی سے افطار کرے، اس لیے کہ وہ پاک کرنے والا ہے۔ پھر نبی کریم (سافیہ) نے فرمایا کہ کسی غریب پرصدقہ کرنے میں توصرف صدقہ کا ثواب ہے اور کسی رشتہ دار پرصدقہ کرنے میں (صدقہ اور صلہ رحمی کا)دوہر اثواب ہے۔

افادات: بتلانایہ چاہتے ہیں اگر آدمی صدقہ کرناچاہتاہوتوپہلے اس کودیکھ لینا چاہیے کہ اگر اس کے رشتہ داروں میں کوئی ایساہے جواس صدقہ کااہل ہے توپہلے اس پر صدقہ کرے۔ پہلے بھی حضرت میمونہ رہا کی روایت گذر چکی ہے کہ انہوں نے عرض کیا کہ میں نے ایک باندی آزاد کی، توحضور (علیہ) نے فرمایا کہ آزاد کرنے کے بجائے تم اپنے ماموؤں کو دے دیتیں،

تو تم کوزیادہ نواب ملتا،حالانکہ آزاد کرنے کا بڑا اجرو نواب ہے لیکن چوں کہ وہاں ان کے ماموؤں کو ضرورت تھی اس لیے نبی کریم (علیہ) نے یہ ارشاد فرمایاتھا۔

# بیٹے سے اس کی بیوی کوطلاق دینے کا کہہ سکتاہے؟

#### حديث ٣٣٣

وعن ابن عمر (وله) قَالَ: كَانَتْ تَحْتِى امْرَأَةٌ وَكُنْتُ أُحِبُّهَا وَكَانَ عُمْرُ يَكْرَهُهَا، فَقَالَ لِي: طَلِقُهَا، فَأَكَنْتُ، فَأَنْ عُمْرُ وَلِكَ لَهُ، فَقَالَ النَّبِيُّ امْرَأَةٌ وَكُنْتُ أُحِبُّهَا وَكَانَ عُمْرُ يَكُرَهُهَا، فَقَالَ لِيْ: طَلِقُهَا، فَأَنْ كَرَ ذَٰلِكَ لَهُ، فَقَالَ النَّبِيُّ (اللَّهُمُّ): طَلِقُهَا ورواه أبوداودوالترمنى وقال: حديث حسن صيح)

تر جمعہ: حضرت عبد اللہ بن عمر (راش فرماتے ہیں کہ میرے نکاح میں ایک عورت تھی، میں اس سے بہت زیادہ محبت کر تا تھالیکن حضرت عمر (راش پیند نہیں فرماتے تھے کہ وہ عورت میرے نکاح میں رہے، اس لیے انہوں نے مجھے تھم دیا کہ میں اس کو طلاق دیدوں، لیکنمیں نے انکار کیا تو حضرت عمر (راش نبی کریم (رابی ایک کریم فرمات میں حاضر ہوئے اور آپ کے سامنے اس کا تذکرہ کیا، تو حضور (الرابی نے فرمایا: اس کو طلاق دے دو۔

افادات: ظاہرہے کہ جب حضرت عمر (رافی) جیسے آدمی طلاق کا تھم دے رہے ہیں تو بلاوجہ تو نہیں کہتے ہوں گے۔ شر"اح نے لکھاہے کہ حضرت عبد اللہ بن عمر (رافی) کا اپنی بیوی کے ساتھ زیادہ تعلق ہونے کی وجہ سے حضرت عمر (رافی) یہ محسوس کرتے تھے کہ ممکن ہے کہ اس کی وجہ سے ان کو کوئی دینی ضرر پہنچے۔ اسی حدیث کی وجہ سے حضرت گنگوہی (رافیہ) نے تو علی الاطلاق لکھاہے کہ اگر والدین کسی بیٹے سے اس کی بیوی کو طلاق دینے کے لیے کہیں تو علی الاطلاق لکھاہے کہ اگر والدین کسی بیٹے سے اس کی بیوی کو طلاق دینے کے لیے کہیں

تواس کوطلاق دے دینی چاہیے لیعنی اگردین کاکوئی نقصان نہ ہوتا ہو اور والدین طلاق دینے کا کہیں تو طلاق دیدے۔ لیکن دوسرے حضرات لکھتے ہیں کہ اگر والدین کا یہ مطالبہ بےجا ہے اور ناانصافی سے وہ ایبا تھم دیتے ہیں، تواس تھم کو ماننا ضروری نہیں ہے۔

# زیاد تیاں دونوں طرف سے ہوتی ہیں

اس سلسلہ میں حضرت تھانوی (نوراللہ مرقہ) کا ایک رسالہ "تعدیل حقوقِ والدین" کے نام سے بہتی زیور کے ضمیمہ کے طور پر نویں حصہ کے ساتھ لگا ہوا ہے۔ چوں کہ ہمارے معاشرہ میں زیاد تیال دونوں طرف سے ہوتی ہیں، کہیں توصاحبزادے کو بیوی کے ساتھ اتنی محبت ہوتی ہے کہ مال باپ کے حقوق کی ادائیگی کاکوئی اہتمام نہیں ہوتا، اور کہیں مال باپ کے ساتھ اتنا زیادہ تعلق ہوتا ہو کہ بیوی کی حق تلفی ہوتی ہے۔ حضرت حکیم الامت (نوراللہ مرقہ) نے اس رسالہ میں یہ ثابت کیاہے کہ دونوں کو اعتدال کاخیال رکھنا چاہیے اورخاص کروالدین اگریڑھے لکھے اور شریعت کے احکام سے واقف ہول تو ان کو تو اعتدال کا بہت زیادہ اہتمام کرنا چاہیے۔

بہر حال! یہاں توطلاق کامطالبہ کرنے والے حضرت عمر رہے تھے اور ظاہر ہے کہ وہ تو شریعت کے اور ظاہر ہے کہ وہ تو شریعت کے احکام سے واقف تھے اور جن کی رائے کے موافق وحی نازل ہوا کرتی تھی۔ پندرہ مواقع ایسے ہیں جن میں حضرت عمر رہے کی رائے کے موافق وحی نازل ہوئی ہے، اس لیے وہ کوئی ایسی نامناسب بات نہیں کہیں گے۔لہذاوالدین اگر شرعی احکام سے واقف ہیں اور وہ حکم

دے رہے ہیں تو پھریقینااس پر عمل کرناچاہیے۔اور اگر وہ احکام شرع سے واقف نہیں ہیں اور وہ ایسا حکم دے رہے ہیں تو پھراس صورت میں اہلِ علم سے مشورہ کرلیا جائے۔

### جنت کاسب سے عمدہ دروازہ

#### حدیث ۳۳۳

وعن أبى الدردآء (الله ) أَنَّ رَجُلاً أَتَاهُ فَقَالَ:إِنَّ لِى امْرَأَةً وَإِنَّ أُمِيِّ تَأْمُرُنِى بِطَلاقِهَا،فَقَالَ:سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ (اللهُ الدردآء (اللهُ أَوْسَطُ أَبُوَابِ الْجَنَّةِ، فَإِنْ شِثْتَ، فَأَضِعُ ذلِك الْبَابَ، أَوِ احْفَظُهُ (رواه الترمذي وقال:حديث حسن صيح)

قرجمہ: ایک آدمی حضرت ابوالدرداء (ریابی) کے پاس حاضر ہوا اور عرض کیا کہ میری بیوی ہے اور میری والدہ حکم دیتی ہے کہ تم اس کوطلاق دیدہ؛ تومیں کیا کروں؟ حضرت ابوالدرداء (ریابی) نے فرمایا کہ میں نے نبی کریم (میابیلی) کو ارشاد فرماتے ہوئے سنا ہے کہ والد جنت کا سب او نجااور عمدہ دروازہ ہے، اب اگر تو چاہے تواس کو جائی رکھ،اوراگر تو چاہے تواس کو ضائع کردے۔

افادات: والدیعنی جس سے پیداہواہے، مال اورباپ دونوں کے لیے یہ لفظ بولا جاتا ہے۔ اوران کے کہنے کامطلب یہ تھاکہ ان کے حکم پر عمل کرتے ہوئے تو اپنی بیوی کو طلاق دیدے۔

# خالہ بھی ماں کے درجہ میں ہے

حدیث ۳۳۵

وعَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ (واللهِ عَنِ النَّبِيِّ (اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

تر جمہ: حضرت براء بن عازب (ﷺ) سے منقول ہے کہ نبی کریم (ﷺ) نے ارشاد فرمایا کہ خالہ مال کے درجہ میں ہے۔

افادات: یعنی جس طرح مال کی خدمت کرنی چاہیے اسی طرح خالہ کی بھی خدمت کرنی چاہیے، اور مال کی عدم موجودگی میں خالہ کوہی حضانت یعنی پرورش کا حق حاصل ہوتا ہے۔ یہ ارشاد نبی کریم (علیہ) نے ایک خاص موقع پر فرمایا تھا۔

### شاك ورود

نبی کریم (الله عمرة القصاء کے لیے کے بیم میں تشریف کے گئے تھے۔ جب آپ وہاں سے واپس لوٹ رہے تھے تو حضرت حمزہ (الله علی جو حضور (الله علی کے چپا ہیں ان کی صاحبزادی جو تقریباً چارسال کی تھی، دوڑتی ہوئی چپا چپا کہتی ہوئی آپ (الله علی کے پیچھے ہولی تو حضرت علی (الله کے اُس کو اُٹھا کر حضرت فاظمہ (الله علی کے حوالہ کر دیا کہ اس کو سنجالو۔ پھر جب مدینہ منورہ پہنچے تواس بیکی کی پرورش کے سلسلہ میں تین آدمیوں میں اختلاف ہوا، ایک حضرت علی (الله کے دوسرے ان کے بھائی حضرت علی (الله کے دوسرے ان کے بھائی حضرت جعفر (الله کا اور تیسرے زیدبن حارثہ (الله اس کو سنجوں میں اختلاف میں عارثہ (الله اس کو سنجوں میں اختلاف میں تین تا تو میں اختلاف میں حارثہ (الله الله کی اور تیسرے زیدبن حارثہ (الله الله کی کو کو کھا کے ایک تینوں میں اور تیسرے ان کے بھائی حضرت جعفر (الله الله الله کی کو کو کھا کے ایک کی کی کی کو کھا کے بھائی حضرت جعفر (الله الله الله کو کی کو کھا کی دی کھا کی کو کھا کی کھا کی دوسرے ان کے بھائی حضرت جعفر (الله الله کو کھا کے کھائی حضرت کی دوسرے ان کے بھائی حضرت جعفر (الله الله کو کھا کے کھائی حضرت کے ایک کی کھا کی دوسرے ان کے بھائی حضرت جعفر (الله الله کو کھا کے کہائی حضرت کو کھائی حضرت کو کھائی دوسرے ان کے بھائی حضرت جعفر (الله الله کو کھائی کی کھائی حضرت کو کھائی دوسرے ان کے بھائی حضرت کو کھائی دی دوسرے ان کے بھائی حضرت کو کھائی دی دوسرے ان کے بھائی حضرت کو کھائی دوسرے ان کے کھائی دیا کہائی دوسرے ان کے کھائی دی دی دوسرے ان کے کھائی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کے کھائی دوسرے کی دوسرے کے کھائی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کے کھائی دوسرے کے کھائی دوسرے کی دوسرے کے کھائی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کے دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کے دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کے دوسرے کے دوسرے کے دوسرے کے دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کے دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کی دوسرے کے دوسرے کی دوسرے

بہر حال! یہاں تواس روایت کولا کریہ بتلاناچاہتے ہیں کہ خالہ کے ساتھ بھی آدمی کو وہی معاملہ کرناچاہیے جواپنی والدہ کے ساتھ کرتاہے،خاص طور پروالدہ کی عدم موجودگی میں توان کے ساتھ وہ معاملہ کرنے سے وہی سارا ثواب ملے گاجووالدہ کے ساتھ کرنے کی صورت میں ملتا تھا۔

# صلہ رحمی کا تھم شروع ہی سے دیاجا تا تھا

#### حدیث ۳۳۲

تر جمعہ: حضرت عمروبن عبسہ (ﷺ) کی خدمت میں مکہ میں حاضر ہوا، میں نے نبی کریم (ﷺ) سے پوچھا کہ آپ کون ہیں؟

توآپ ( علی الله تعالی نے فرمایا کہ میں نبی ہوں۔ میں نے پوچھا کہ نبی کس کو کہتے ہیں؟ تو آپ ( علی الله تعالی اپنے مجھے الله تعالی نے بندوں کی طرف ( اپناپیغام پہنچانے کے واسطے) بھیجا ہے، (اور جس کو الله تعالی اپنے بندوں تک اپناپیغام پہنچانے کے واسطے بھیجے اس کو نبی کہتے ہیں۔) پھر میں نے پوچھا کہ الله تعالی نے کیا تھم دے کر بھیجا ہے؟ تو آپ ( علی الله تعالی نے فرمایا کہ مجھے صلہ رحمی اور بتوں کو توڑنے کا تھم اور یہ پیغام دے کر بھیجا ہے ؟ تو آپ ( علی کہ ناجائے اور اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ تھر ایاجائے۔

افادات: یہ اُس وقت کاقصہ ہے جب نماز فرض نہیں ہوئی تھی، روزہ اور دوسری چیزیں توبعد میں ہی فرض ہوئی ہیں، اُس وقت توصرف توحید کا حکم دیا جاتا تھا کہ اللہ تعالی کوایک مانو اور نبی کریم (علیہ) کواللہ کارسول مانو، اُس موقع پر بھی جن چیزوں کا حکم دیا جاتا تھا ان میں سے یہ ہے کہ رشتہ داروں کے حقوق کی ادائیگی کااہتمام کیاجائے۔ اس سے صلہ رحمی کی اہمیت معلوم ہوتی ہے کہ یہ اسلام کی کتنی بنیادی اوراہم تعلیمات میں سے ہے جس کا شروع ہی سے حکم دیا گیاہے۔

الله تبارک و تعالیٰ پوری امت کواس کی اہمیت سمجھ کراس کے حقوق کی ادائیگی کا اہتمام کرنے کی توفیق وسعادت عطافرمائے۔ آمین

# تَحْرِيْمُ عُقُوقِ الْوَالِلَيْنِ وقطيعةالرجم

والدين کي نافرماني اورر شتہ داری کے حقوق ادا نہ کرنے کی حرمت

## 

### ۵ارمئی <u>۱۹۹۹ء</u>

### ٢٨ محرم الحرام ١٢٠٠ ه

صَلَّى الله تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الله وَ آصَحَابِه وَ بَارَكَ وَسَلَّمَ تَسُلِّها كَثِيْراً كَثِيْراً وأمابعد:

أعوذ باالله من الشيطان الرجيم بسمر الله الرحمن الرحيم:

فَهَلَ عَسَيْتُمُ إِنْ تَوَلَّيْتُمُ أَنْ تُفُسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمُ، أُولِئِك الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللهِ فَأَصَمَّهُمُ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمُ (هجه)

وَالَّذِيْنَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ بَعْدِ مِيْثَاقِهٖ وَيَقْطَعُونَ مَاأَمَرَ اللهِ بِهٖ أَنْ يُّوْصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ أُولئِكَ لَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمُ سُوَّ النَّادِ ـ (الرعد)

وَقَطَى رَبُّكَ أَن لاَّتَعْبُدُو اللَّ اِيَّاهُ وَبِالْوَ الِدَيْنِ اِحْسَاناً اِمَّا يَبُلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاهُمَا فَلا تَقُل لَّهُمَا جَنَاحَ النُّلِّ مِنَ الْوَحْمَةِ وَقُل لَّهُمَا قَوْلاً كَرِيماً وَقُل لَّهُمَا قَوْلاً كَرِيماً وَاخْفِضُ لَهُمَا جَنَاحَ النُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل لَّهُمَا خَنَاحَ النُّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل لَّ بِارْحَمُهُمَا كَمَارَبَّيَا فِي صَغِيْراً والاسراء)

# ما قبل سے ربط

علامہ نووی (ﷺ نے پچھلاباب مال باپ کی اطاعت و فرمانبرداری اور صلہ رحمی کے سلسلہ میں قائم کیا تھااور یہ باب قائم کررہے ہیں: مال باپ کی نافرمانی، ان کو ایذاء و تکلیف پہنچپانااوررشتہ داری کے حقوق کوادانہ کرناجس کو قطع رحمی کہتے ہیں؛ یہ حرام ہے۔اس لیے کہ جب ان کے حقوق ادانہیں کئے جائیں گے توتعلقات، رشتہ داری اور قرابت باقی نہیں رہے گی، بلکہ ٹوٹ جائے گی۔ تو قطع رحمی کامطلب ہوا رشتہ داری کو توڑنا۔اوروہ حقوق کوادانہ کرنے کی وجہ سے پیداہوتی ہے،اس لیے اس باب میں اس کا حرام ہونا بیان کریں گے۔ پچھلے باب میں مال باپ کی فرمانبرداری اوررشتہ داروں کے حقوق کی ادائیگی کا ضروری ہونا بیلیا تھااور اس باب میں مال باپ کی فرمانبرداری کا فراور رشتہ داری کے حقوق کوادانہ کرنے کا حرام ہونا بیان۔

اس باب کے شروع میں جو آیتیں پیش کی ہیں تقریباً سب وہی ہیں جو بچھلے باب میں آئی تھیں اوروہاں اس کی تفصیل بتلاچکاہوں اس لیے ان کو چھوڑ کر آگے جو روایتیں پیش فرماتے ہیں ان کوشر وع کر تاہوں۔

# ہر گناہ بڑاہے

### حدیث ۳۳۲

وعَنْ أَبِيْ بَكُرَةَ نُفَيْعِ بْنِ الْحَارِثِ (﴿ فَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ (اللهِ اللهِ اللهِ

مرجمہ: حضرت ابو بکرہ (رہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم (رہ فرمایا کہ بڑے گناہوں میں سب سے بڑے گناہوں میں سب سے بڑے گناہ میں تم کونہ بتلاؤں؟ تین مرتبہ یہ سوال کیا، تو حضراتِ صحابہ (رہ فرمایا کے عرض کیا کہ کیوں نہیں یارسول اللہ! ضرور بتلائے۔ نبی کریم (رہ فرمایا کے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک کھم ہرانا، اور مال باپ کی نافرمانی کرنا۔ اس وقت آپ ٹیک لگا کر بیٹے ہوئے تھے، پھر آپ (آگ کہی جانے والی بات کی اہمیت بتلانے کے لیے)سیدھے بیٹھ گئے، اور فرمایا: جھوٹی بات اور جھوٹی گواہی دینا۔ یہ بات آپ (ایک کہ ہم یہ تمنا کرنے گئے کہ کاش! حضور خاموش ہوجائیں۔

افادات: جن چیزوں سے اللہ تعالی نے منع کیاہے ان کاار تکاب کرنے کا نام معصیت ہے، اوراسی کوہم اردوزبان میں گناہ سے تعبیر کرتے ہیں۔ویسے گناہ کے سلسلہ میں علماء نے ایک بحث یہ کی ہے کہ کیا گناہوں میں تقسیم ہے، بڑے گناہ اور چھوٹے گناہ ؟ توبعض حضرات تواس طرف گئے ہیں کہ اللہ تعالی کی نافرمانی جس کوہم گناہ سے تعبیر کرتے ہیں وہ تمام بڑے گناہ ہی ہیں یعنی جھوٹے اور بڑے کی کوئی تقسیم نہیں ہے، اور وہ حضرات اس کی وجہ یہ بناتے ہیں کہ دراصل یہ دیکھنا چاہیے کہ ہم جس ذات کی نافرمانی کررہے ہیں وہ ذات کتنی

عظمت و کبریائی اور بڑائی والی ہے، کوئی شخصیت بہت بڑے مقام وعہدے اور بڑے منصب پرفائز ہو، توچاہے اس نے جھوٹی سی بات ہی کہی ہولیکن کوئی آدمی اگر اس کی بات کونہ مانے اور اس کی خلاف ورزی کرے، تو اس کایہ جرم وقصور بڑا گناہ شار ہو تاہے۔ تو یہال اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کرنااور اس کے حکم کو توڑنا، چاہے وہ کیساہی حکم ہو، گناہ ہے۔ اس میں کوئی تقسیم نہیں ہے، اس کا ہر جرم اپنی جگہ پر بہت بڑی کو تاہی قرار دیاجائے گا۔

# صغیره و کبیره اور ان کا حکم

لیکن قرآنِ پاک میں جواحکامات، اور حدیث ِ پاک میں نبی کریم (سیل) کے جو ارشادات ہیں ان کوسامنے رکھ کر مختقین علماء نے گناہوں کو دو حصوں میں تقسیم کیاہے، بڑے گناہ جن کو کبیرہ کہتے ہیں اور چھوٹے گناہ جن کوصغیرہ کہتے ہیں۔ لہذاوہ گناہ جن پر قرآنِ پاک میں یا احادیث ِ مبار کہ میں کوئی وعید آئی ہے اور جس پر سخت سز اسنائی گئی ہے ایسے تمام گناہوں کو انہوں نے کبیرہ بتلایا اور جن گناہوں پر سخت وعید نہیں سنائی گئی ہے یعنی ان کی ممانعت توہے لیکن ان پر سخت وعید نہیں سنائی گئی ہے یعنی ان کی ممانعت توہے لیکن ان پر سخت وعید نہیں آئی ہے؛ ایسے گناہوں کوصغیرہ کہا گیا ہے۔

اور پھر دونوں کا حکم بھی بتلایاہے کہ صغیرہ یعنی چھوٹے گناہ تووہ ہیں کہ ان سے اگر آدمی نے مستقل توبہ نہیں کی تب بھی آدمی جونیک کام کرتاہے ان کی وجہ سے چھوٹے گناہ آپ ہی آپ معاف ہوجاتے ہیں، مثلاً آدمی نمازے واسطے وضو کرتاہے توحدیث میں آتا ہے کہ وضو کرنے کی وجہ سے اس کے وہ گناہ جو آنکھوں نے کئے،اورجوکان سے ہوئے،جومنھ سے

سرزدہوئے،ہاتھ پاؤں سے سرزدہوئے؛وہ تمام گناہ معاف ہوجاتے ہیں۔اس حدیث میں وضوکی وجہ سے جن گناہوں کے معاف ہونے کو بتلایا گیاہے اس سے مراد چھوٹے گناہ ہیں۔ اسی طرح آدمی نماز کے لیے اپنے گھرسے چلتا ہے تو حدیثِ پاک میں آتاہے اس کے ہرقدم پراس کاایک گناہ معاف ہوتاہے، ایک نیکی لکھی جاتی ہے،ایک درجہ بلندہو تاہے۔ یہاں بھی جو گناہ معاف ہوا؛وہ چھوٹا ہوا۔

## ایک مثال

ایوں سبجھئے کہ آپ کاکوئی ملازم کوئی چھوٹاموٹامعمولی قصور کرلے تواس کی وجہ سے آپ کو ناگواری توہوتی ہے کیکن وہی ملازم جب آپ کی فرمانبر داری میں بہت مستعدی دکھائے اور کوئی ایساکام کرلے جو آپ کوخوش کردے، تواس معمولی قصور کی وجہ سے آپ کو جو ناگواری ہوئی تھی وہ دور ہوجائے گی۔ لیکن اگراس نے کوئی بڑا قصور کیاہے تو صرف آپ کے کام میں مستعدی دکھلانے سے اور آپ کی خدمت کرنے سے اس بڑے قصور کومعاف نہیں کریں گے، بلکہ وہ تو آپ کی نگاہوں میں باقی رہے گا، باں! جب اس بڑے قصور سے صاف صاف لفظوں میں باقاعدہ معافی مانگے گاتب ہی آپ اس کو معاف کریں گے۔ ایسے ہی چھوٹے گانہ نیکیوں اور مختلف عبادات کو انجام دینے کی وجہ سے معاف ہوجاتے ہیں، لیکن بڑے گناہ گانہ با قاعدہ ان سے تو ہد نہ کرے اور اللہ تعالیٰ سے ان گناہوں کی معافی نہ مانگے؛وہاں کی وہ معاف نہیں ہوں گے۔

# ہر مسلمان کویہ بھی معلوم کرلیناچاہیے

اور بڑے گناہ کون کون سے ہیں اس کے بارے میں علاء نے مستقل کتابیں لکھی ہیں، علامه ابن حجر بيتى (أينية) كى ايك كتاب الزَّوَاجِرُعَنِ اقْتِدَافِ الْكَبَائِدِ ہے۔اس ميں انہول نے تمام بڑے بڑے گناہ گنوائے ہیں اوراس سلسلہ میں قرآن وحدیث میں جو وعیدیں آئی ہیں وہ بھی شار کرائی ہیں۔اردومیں اس موضوع پر ابھی تازہ ہی ایک رسالہ حضرت مولاناعاشق الہی صاحب بلندشہری (داست برکاتم) کا آیا ہے، جو مدینہ منورہ میں مقیم ہیں، اس میں انہوں بڑے گناہ کون سے ہیں وہ جمع فرمائے ہیں۔ بہر حال!ایک مسلمان کومسلمان ہونے کے ناطہ یہ بھی معلوم کرلیناچاہیے کہ کون کون سے گناہ بڑے ہیں اور کون کون سے گناہ جھوٹے ہیں۔اس کامطلب یہ نہیں ہے کہ چھوٹے گناہ کرے،لیکن جب بڑے گناہ معلوم ہوجائیں گے توان سے بچنے کا خصوصی اہتمام کرے گا۔ویسے تو ہر مسلمان کواپنے آپ کوہر گناہ سے بحیانا ہے، حیبوٹاہو یا بڑا ہو، کیکن بڑے گناہ توایسے ہیں کہ اگروہ ہوجاویں توفوراً اس سے توبہ کرنے کا اور اللہ تعالیٰ کے سامنے معافی مانگنے کا اہتمام کرناچاہیے،اس لیے کہ توبہ کے بغیروہ معاف نہیں ہوتے۔

### سب سے بڑے دو گناہ

بات یہاں سے چلی تھی کہ حضرت ابو بکرہ (رہے) کی روایت آئی تھی،وہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم (رہے) نبی نبی کے نبی کہ نبی کریم (رہے) نبی نبی کے ارشاد فرمایا: بڑے گناہوں میں بھی جوسب سے بڑے گناہ ہیں؛ وہ میں تم کونہ

بتلاؤں؟ نبی کریم (علیہ) نے تین مرتبہ یہ سوال کیا، تو حضرات صحابہ (رافیہ) نے عرض کیا کہ کیوں نہیں یارسول اللہ! ضرور بتلایئے۔ نبی کریم (علیہ) نے ارشاد فرمایا کہ ایک تواللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کوشریک کھہرانا، چاہے اللہ کی ذات میں ،یااس کی صفات میں،یااس کی عبادت میں ،یاکسی بھی چیزمیں اگراللہ تعالیٰ کاشریک کھہرائے گاتویہ ایسا بڑا گناہ ہے کہ جب تک اس سے توبہ نہ کرے اورایمان قبول نہ کرے ؛وہاں تک معاف نہیں ہوتا۔

دیکھو! بچھلے باب میں ایک روایت گذری کہ نبی کریم (علیہ) سے یو چھاگیاتھا کہ اعمال میں سب سے پسندیدہ عمل کون ساہے۔تونبی کریم (علیہ) نے فرمایا کہ اپنے وقت پر نماز کو ادا کرنا اوروالدین کی اطاعت و فرمانبر داری کرنا۔اوراس روایت میں گناہوں میں سب سے بڑے گناہ کون سے ہیں وہ بتلائے ہیں،اس میں ایک تواللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کوشریک تھہرانا ہے۔اور شرک ایک ایباگناہ ہے کہ آدمی جب تک توبہ نہ کرےاور شرک کو چھوڑ کر توحید اختیار نہ كرے اور ايمان نه لاوے وہال تك وہ گناہ معاف نہيں ہوتا ﴿إِنَّ الله لا يَغْفِرُأَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِبَن يَّشَاءُ ﴾ شرك كرنے والا كبھى بھى جنت ميں نہيں جائے گا، بلكه ہميشه جہنم میں ہی رہے گا۔اور شرک کرنے کی وجہ سے ایمان ختم ہوجاتاہے،اس پرتمام کا اتفاق ہے کیکن اس کے علاوہ باقی جتنے بھی بڑے گناہ ہیں ان کی وجہ سے ایمان ختم نہیں ہوتا اگراس نے توبہ کرلی تووہ معاف ہوجائیں گے اور اگر توبہ نہیں کی تواللہ تعالی اگرچاہے تومعاف کردے اور بغیر سزادیے ہی جنت میں بھیج دے،اوراگراللہ تعالی چاہے توان گناہوں کی سزادے،اور

اس سزا کو بھگننے کے بعد جنت میں بھیج، چوں کہ ایمان ہے توجنت میں جائے گالیکن شرک کے ساتھ ایمان باقی نہیں رہتا۔

توبڑے گناہوں میں ایک گناہ شرک ہے اور دوسر ابڑا گناہ بتلایا ہے ﴿وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ ﴾ مال باپ کی نافر مانی کرنا۔ دیکھو! وہاں اللہ تعالی کی اطاعت کو پہلے نمبر پر رکھا تھا اور ماں باپ کی اطاعت و فرمانبر داری کو دوسرے نمبر پر رکھا تھا۔ اور یہاں گناہوں میں شرک کو نمبر اول پررکھا اور دوسرے نمبر پر ماں باپ کی نافر مانی کو رکھا یعنی کوئی ایسا کام کرنا جس کی وجہ سے ماں باپ کو تکلیف ہو۔

ہاں!اگرماں باپ کسی ایسی چیز کا تھم کریں جس سے شریعت نے منع کیاہے، اللہ تعالیٰ نے اوراس کے رسول ( اللہ اس کی اجازت نہیں دی، یعنی گناہ کے کام کا اگر وہ تھم کریں تواس کو پوراکرنے کاوہ پابند نہیں ہے، جبیبا کہ پہلے بھی بتلایاجا چکاہے کہ اس صورت میں ان کی بات مانی نہیں جائے گی، بلکہ اگران کی بات مانے گا تو گنہگار ہوگا، اس لیے ماں باپ کو بھی چاہیے کہ وہ ایسی چیز کا پی اولاد کو تھم نہ دیں، اور اگرانہوں نے ناوا قفیت کی وجہ سے ایسا تھم دیاتو اولاد کو چاہیے کہ اس پر عمل نہ دیں، اور اگرانہوں نے ناوا قفیت کی وجہ سے ایسا تھم دیاتو اولاد کو چاہیے کہ اس پر عمل نہ کرے۔

## ایک اور سب سے بڑا گناہ

حضرت ابو بکرہ (ﷺ) نے ہیں کہ جس وقت نبی کریم (ﷺ) نے پہلی دوباتیں ارشاد فرمائیں اس وقت آپ تکیہ سے سہارالگاکراور ٹیک لگاکر بیٹھے ہوئے تھے، پھر آپ

آگے کہی جانے والی بات کی اہمیت بتلانے کے لیے سیدھے بیٹھ گئے،اور فرمایا ﴿الْا وَقَوْلُ الرُّوْدِوَشَهَا دَةُالرُّوْدِ ﴾ اور برڑے گناہوں میں جوسب سے برڑے گناہ ہیں ان میں جھوٹی بات اور جھوٹی گواہی دینا بھی ہے۔آپ (ﷺ)نے اس گناہ سے خاص طور پر تنبیہ کرنے کے لیے اس کو ایسے اندازسے بتلایا کہ آپ سہارالگا کر بیٹھے تھے اس کو چھوڑ کر آپ سیدھے بیٹھ گئے۔راوی کہتے ہیں کہ یہ بات آپ (ﷺ) باربارار شاد فرماتے رہے، یہاں تک کہ ہم اپنے دل میں یہ تمنا کرنے گئے کہ کاش! حضور خاموش ہوجائیں، یعنی نبی کریم (ﷺ) کے ساتھ صحابہ کوجو محبت اور تعلق تھااس کے پیشِ نظران کے دل میں یہ خیال آنے لگا کہ ہمیں اس بات کی اہمیت کو بنانے کے واسطے آپ (ﷺ) اتنی تکلیف کیوں اٹھا رہے ہیں، ہم تواس کی اہمیت سمجھ گئے بنانہ ناموش ہوجائیں تواچھا ہے۔

بتلانایہ ہے کہ تیسرے گناہ کی اہمیت کوبتلانے کے لیے ایک تو آپ (اللہ) ٹیک چھوڑ کر سیدھے بیٹھ گئے اور دوسرے یہ کہ بارباراس جملہ کو آپ (اللہ) دہراتے رہے جس سے معلوم ہو تاہے کہ یہ گناہ کتناخطرناک ہے۔ بہر حال!اس روایت کو اس باب میں لاکریہ بتلانا چاہتے ہیں کہ والدین کی نافرمانی بڑے گناہوں میں سے ہے۔

## چار بڑے گناہ

### حدیث ۲۳۷

وعن عبداالله بن عمروبن العاص (ش) عنِ النَّبِيِّ (تَالَيُّمُ) قَالَ: ٱلْإِشْرَاكُ بِاللهِ وَعُقُوْقُ الْوَالِدَيْنِ، وَقَتْلُ النَّفْسِ، وَالْيَبِيْنُ الْغَبُوسُ.

مرجمہ: حضرت عبداللہ بن عمروبن عاص (رائی )سے منقول ہے کہ نبی کریم (سائی اُنی ) نے ارشاد فرمایا کہ بڑے گناہوں میں سے ایک بیے اللہ تعالیٰ کیساتھ کسی کو شریک تھہرانا، دوسرابڑا گناہ ماں باپ کی نافرمانی کرنا، تیسر ابڑا گناہ کسی کوناحق قتل کرنا، اور چوتھابڑا گناہ جھوٹی قسم کھانا۔

افادات:علامہ نووی (ﷺ) خود یمین عموس کی وضاحت فرماتے ہیں کہ گذشتہ زمانہ سے متعلق جان بوجھ کر جھوٹی قشم کھانااس کانام بمین عموس ہے۔اوراس کو عموس اس لیے کہتے ہیں وہ آدمی کو گناہ کے اندرڈبادیتی ہے، کسی بات پر جھوٹی قشم کھانے والا گناہ میں ڈوب جاتا ہے۔

# قشم کھانے کے متعلق تفصیل

جھوٹی قسم کا تعلق گذشتہ زمانہ ہی سے ہوتاہے،اگر کوئی آدمی آئندہ کے متعلق قسم کھائے تواس میں توبہ ہوتاہے کہ وہ قسم کھاکریہ کہتاہے کہ میں فلاں کام کروں گا،یا فلاں کام نہیں کروں گا،لہذااس میں توجھوٹ کاسوال ہی پیدانہیں ہوتا۔ہاں! آئندہ جاکر کرنے کے کام

کی قسم کھائی تھی اور موت تک نہیں کرے گاتو قسم ٹوٹے گی اور جانث ہوگا۔ اور اگر نہ کرنے قسم کھائی تھی اور وہ کام کرلیاتو قسم ٹوٹے گی، لیکن گذشتہ کسی کام کے متعلق اس سے کوئی بات پوچھی گئی مثلاً اس سے پوچھا گیا کہ فلال کے پیسے تم نے لیے ہیں؟ اب اس نے لیے ہیں اس کے باوجو دقسم کھاکریہ کہتاہے کہ اللہ کی قسم! میں نے نہیں لیے؛ توجان بوجھ کر گذشتہ زمانہ سے متعلق جھوٹی قسم کھائی؛ اسی کانام یمین غموس ہے۔

### ليمين لغو

ایک تویہ ہے کہ گذشتہ زمانہ کے کام متعلق قشم کھائے اوراپنے آپ کوسپا سیجھتے ہوئے کھائے، مثلاً کسی نے پوچھاکہ آپ نے یہ بات کہی؟اوراس بات کوایک زمانہ گذر چکاہے اورآپ نے وہ بات کہی تھی،اور آپ نے اپنے اورآپ نے اپنے آپ کو یاد نہیں رہاکہ میں نے کہی تھی،اور آپ نے اپنے آپ کوسپا سیجھ کریہ کہاکہ اللہ کی قشم!میں نے نہیں کہی۔توجس وقت آپ یہ قشم کھارہے ہیں اس وقت آپ نے وہ کو کوسپا سیجھ رہے ہیں یعنی آپ کو یہی یادہے کہ میں نے یہ بات نہیں کہی ہے،اورقشم کھالی،پھر بعد میں خیال آیا کہ میں نے تو یہ بات کہی تھی؛توایی قشم کو عربی زبان میں کیمین نو کہتے ہیں،اس پر کوئی کفارہ واجب نہیں ہوتا اور یہ کبیرہ گناہ کبھی نہیں ہے،بس! فراسی کو تاہی ہوئی، اس لیے استعفار کرلینا چاہیے۔

لیکن دوسری بات یہ ہے کہ گذشتہ زمانہ کے کسی کام سے متعلق جان بوجھ کر اپنے آپ کو غلط سمجھتے ہوئے قشم کھائے، یعنی اس کویادہے کہ میں نے یہ بات کہی ہے لیکن قشم کھاکر کہتاہے کہ میں نے نہیں کہی؛ توبہ قسم بینی غموس کہلائے گی، اور یہ کبیرہ گناہ ہے، اور اس کی وجہ سے اللہ تعالی آدمی سے بہت زیادہ ناراض ہوتے ہیں۔

اس روایت میں کل چار چیزیں کبیرہ گناہ میں شار کرائی ہیں،ان میں والدین کی نافرمانی تھی ہے،اس لیے اس روایت کواس باب میں لائے ہیں۔

# والدین کو گالی دینابزا گناہ ہے

#### حدیث ۳۳۸

وعنه أَنَّ رَسُولَ اللهِ (سَلَّيُمُ )قَالَ:مِنَ الْكَبَائِرِ شَتْمُ الرَّجُلِ وَالِدَيْهِ، قَالُوْا: يَارَسُولَ اللهِ !وَهَلَ يَشُتُمُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ ؛قَالَ:نَعَمُ، يَسُبُّ أَبَاالرَّجُلِ فَيَسُبُ أَبَالُهُ وَيَسُبُ أُمَّهُ فَيَسُبُ أُمَّهُ . (متفقعليه)

مرجمہ: حضرت عبداللہ بن عمروبن عاص (رافیہ) سے منقول ہے کہ نبی کریم (سافیہ) نے ارشاد فرمایا: آدمی کا پنے ماں باپ کو گالی دینا کبیرہ گناہ ہے۔ حضراتِ صحابہ نے سوال کیا کہ اے اللہ کے رسول! کیا آدمی اپنے والدین کو گالی دے سکتا ہے؟ حضور (سافیہ کی نے فرمایا کہ جی ہاں! ایک آدمی دوسرے کے باپ کو گالی دے اس کے جواب میں اُس نے اِس کے باپ کو گالی دی۔ یہی حال ماں کا بھی ہے کہ اِس نے اُس کی ماں کانام لے کر گالی دی۔ کر گالی دی۔ وجواب میں اُس نے اِس کی ماں کا نام لے کر گالی دی۔

افادات: وہ زمانہ توحضراتِ صحابہ کا تھاان میں سے کسی کے تصور میں بھی یہ نہیں آسکتا تھا کہ کوئی آدمی اپنے ماں باپ کوگالی بھی دے سکتا ہے آج ہمارے زمانہ میں یہ بات کوئی تعجب خیز نہیں ہے، آج کل توماں باپ کومنھ درمنھ گالی دینے والے بیسیوں موجود ہیں، لیکن

اُس زمانہ میں اس چیز کا کوئی تصور ہی نہیں تھا کہ ایسا بھی ہو سکتا ہے کہ کوئی آدمی اپنے مال باپ کو گالی دے،اس کیے حضراتِ صحابہ نے سوال کیا کہ اے اللہ کےرسول!کیااییا بھی ہوسکتاہے کہ کوئی آدمی اینے والدین کو گالی دے؟ توحضور (علیہ) نے اُس زمانہ کے اعتبارے اس کی جو شکل ہوسکتی تھی وہ بتلائی۔حضور(مالیا) نے فرمایا کہ جی ہاں!ایک آدمی دوسرے کے باپ کو گالی دے،اس کے جواب میں اُس نے اِس کے باپ کو گالی دی،اس طرح گویااینے باپ پر گالی پڑنے کاذر بعہ یہی بنا، یہ اگراُس کے باپ کو گالی نہ دیتاتوجواب میں وہ بھی اِس کے باپ کو گالی نہ دیتا۔ تواینے باب پر گالی پڑنے کا سبب یہی بنا،اس لیے یوں سمجھاجائے گاکہ گویااس نے ہی اینے باپ کو گالی دی۔ یہی حال ماں کا بھی ہے کہ اِس نے اُس کی ماں کانام لے کر گالی دی تو جواب میں اُس نے اِس کی مال کا نام لے کر گالی دی۔ نبی کریم (عظم) فرماتے ہیں کہ بیہ ہے اس کا اپنے ماں باپ کو گالی دینا۔ یعنی براہِ راست(direct) گالی دینا توان حضرات کی سمجھ میں ہی نہیں آیاکہ ایسابھی ہو سکتاہے،اوریہ(in direct) گالی دینا ہے۔باقی حضور( عظیم) ہیہ بھی جواب دے سکتے تھے کہ اگرچہ یہ چیزا بھی آپ لو گوں کی سمجھ میں نہیں آتی لیکن ایک زمانہ آئے گاکہ ایسے لوگ بھی ہوں گے جو اپنے مال باپ کو (direct) گالی دیں گے، کیکن اس وقت کے ماحول کی وجہ سے یہ جواب بھی ان کے لیے بڑا قابلِ تعجب ہو تا،لیکن اس شکل سے توبات بالکل صاف ہوگئی۔اس سے یہ معلوم ہواکہ کوئی آدمی گناہ کا ذریعہ بنے تو وہ خود بھی گنهگار بنتاہے۔

### معاشره میں رائج ایک کبیره گناه

بہر حال!اس روایت سے بیہ بات معلوم ہوئی کہ آدمی کوچاہیے کہ کسی دوسرے کے مال باپ کو گالی نہ دے،ورنہ وہ جب جواب میں گالی دے گاتو گویایہ اپنے مال باپ کے لیے گالی پڑنے کاذریعہ بنااوریہ اس کے لیے کبیرہ گناہ ہے۔یہ سوچنے کی چیز ہے کہ جیسے (direct)مال باب کو گالی دیتاتووہ کبیرہ گناہ تھا،اسی طرح اگرماں باب پر گالی پڑنے کا ذریعہ بناتویہ بھی اس کے حق میں کبیرہ گناہ ہوجائے گا،اورجب تک کہ اس سے توبہ نہ کرے وہاں تک یہ گناہ معاف نہیں ہو گا۔ آج کل لوگ اس چیز میں بہت زیادہ مبتلا ہیں، اوراگر کوئی کیے کہ تونے ایساکہاتو اس نے تیرے ماںباپ کو گالی دی،تو یہ کہتا ہے کہ میں نے تھوڑے ہی دی،اس نے دی تووہ گنہگارہے، لیکن اس کے گالی دینے کا ذریعہ توتوبنا، اس لیے تو بھی گنہگار ہوا،اس کواس کے فعل کا گناہ ہو گالیکن یوں سمجھا جائے گا کہ اپنے ماں باپ کو گالی دینے کا قصوراس نے کیا، اور یہ بھی کبیرہ گناہ ہے، اور اس کے کبیرہ گناہ ہونے کی طرف لوگوں کا دھیان نہیں جاتا، ہاں!اس کوبراتو سمجھتے ہیں لیکن کوئی بھی یہ نہیں سمجھتا کہ یہ بھی کبیرہ گناہ ہے۔لہذا اس سے خاص بیخے کی کوشش کرنی چاہیے۔

# قطع رحمی کرنے والاجنت میں نہیں جائے گا

حديث ٢٣٩

**ترجمہ**: حضرت جبیر بن مطعم (ﷺ فرماتے ہیں کہ کوئی قطع رحمی کرنے والااور رشتہ داری کے حقوق ادانہ کرنے والا جنت میں نہیں جائے گا۔

افاوات: یہاں دیکھو کہ مطلقاً منع کر دیا گیا کہ ایسا آدمی جنت میں نہیں جائے گا، اب سوال پیداہو تاہے کہ کیا سزا بھگنے کے بعد بھی جنت میں نہیں جائے گا؟ تو علماء نے لکھا ہے کہ جب اس کا گناہ اس نے اس گناہ کی سزا بھگت کی تواب وہ قطع رحمی کرنے والا نہیں رہا، جب اس کا گناہ صاف ہو گیاتواب گویاوہ اس لائق بن گیا کہ جنت میں جاسکتا ہے، لیکن جب تک کہ قطع رحمی کرنے والا جرم اور گناہ اس کے سرپر باقی ہے وہاں تک تووہ جنت میں نہیں جاسکتا، اب یاتو تو بہ کرکے اس گناہ کو دھلوالے، یااللہ تعالیٰ سزا دے کر اور جہنم کی بھٹی میں ڈال کراس کا گناہ صاف کر دیں تو پھروہ اس لائق ہوجائے گا کہ جنت میں جائے۔

# مال کے بارے میں خصوصی تاکید

حديث ۲۳۴

وعن أبى عيسى المُغِيْرَقِبُنِ شُعْبَةَ (﴿ عَنِ النَّبِيِّ (اللَّيْ عَالَىٰ:إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَ عَلَيْكُمْ عُقُوقَ الْأُمَّهَاتِ،وَمَنْعاًوهَاتِ،وَوَأُدَالْبَنَاتِ،وَكَرِلَالكُمْ قِيْلَوَقَالَ،وَكَثْرَةَ السُّوَالِ، وَإِضَاعَةَ الْمَالِ (متفقعليه)

مرجمہ: حضرت مغیرہ بن شعبہ (رائی) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (سائیلیم) نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے ماؤوں کی نافرمانی کوتم پر حرام کیاہے۔ اور لوگوں کے حقوق کو ادانہ کرنے سے اور لڑکیوں کوزندہ در گور کرنے سے بھی منع کیا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ نے قبل و قال، اور کثرت سے سوال کرنے اور مال ضائع کرنے کو تمہارے لیے ناپندیدہ قرار دیا ہے۔

افاوات: یہ حدیثِ قدسی ہے۔ "ماؤوں کی نافرمانی کو حرام کیاہے "کا مطلب یہ نہیں ہے کہ باپ کی نافرمانی حرام نہیں ہے، بلکہ دراصل بات یہ ہے کہ عام طور پر اولاد باپ کے مقابلہ میں ماں کی نافرمانی پر جرات جلدی کرتی ہے، باپ سے تو ڈنڈے کی پٹائی کاڈر رہتاہے، اس لیے اولاداس کی نافرمانی پر اتنی جرات نہیں کرتی، جتنی وہ ماں کی نافرمانی کی جرات نہیں کرتی، جتنی وہ ماں کی نافرمانی کی جرات کرڈالتی ہے، اس لیے ماں کی نافرمانی کو خاص طور پر بیان کیا گیا کہ ماؤوں کی نافرمانی کو اللہ تعالیٰ نے حرام کیاہے۔ اس سے یہ بتلاناچاہتے ہیں کہ ماں کے معاملہ میں ذرہ برابر بھی کو تاہی سے کام نہ لیاجائے، اور چوں کہ ماں عورت ذات ہے جو کمزور صنف ہے، اور اس میں کو تاہی سے کام نہ لیاجائے، اور چوں کہ ماں عورت ذات ہے جو کمزور صنف ہے، اور اس میں

شفقت بھی زیادہ ہوتی ہے،اس وجہ سے بہت سی مرتبہ آدمی اس کی بات کوجلدی سے عمل میں نہیں لا تااوراس طرح وہ اس کی نافرمانی کامر تکب ہوجاتا ہے

# اولاد کوکسی کام کے لیے کس طرح کہیں؟

اسی لیے علاء نے یہاں تک لکھاہے کہ ماں باپ اگر کوئی کام اولادسے کروانا چاہیں توصاف صاف یوں نہ کہیں کہ بیٹا!فلاں کام کرو،اس لیے کہ اگروہ ناجائز کام نہیں ہے،تووہ کام کرنابیٹے کے لیے واجب اور ضروری ہوجاتاہے،اوراگر نہیں کرے گا تو ماں باب کا نافرمان بنے گااور کبیرہ گناہ کامر تکب قرار دیاجائے گا۔اس لیے علماء نے کھاہے کہ ماں باپ کواس طرح کہناچاہیے کہ بیٹا! فلال کام کروتو مناسب ہے، لینی صاف لفظوں میں تھم دے کرنہ کہیں کہ یوں کرو،اس لیے کہ صاف لفظوں میں کہا اور بیٹے نے نہیں کیا تووہ کبیرہ گناہ کرنے والابنا۔اورجب مال باپ جانتے ہیں کہ بیٹے کا مزاج اس قسم کا ہے توان کوچاہیے کہ بیٹے کو کبیرہ گناہ سے بچانے کے لیے صاف صاف لفظوں میں کہنے کے بجائے اس طرح کہیں کہ بیٹا!یوں کروتواچھاہے،اگرایسا کروگے تو جی خوش ہوجائے گا۔اب اگراس نے نہیں کیاتو ماں باپ کی نافرمانی کرنے کی وجہ سے جو کبیرہ گناہ ہو تا تھاوہ تو نہیں ہو گا۔اس لیے مال باپ کو بھی دیکھناچاہیے کہ اگروہ کام ایسا ہے جو ضروری نہیں ہے تو حکم دینے والااندازاختیارنہ کریں،بلکہ ترغیب والااندازاختیار کرناچاہیے۔

# یہ چیزیں بھی حرام ہیں

اوردوسری چیز جس کواللہ تعالیٰ نے تم پر حرام قرار دیاہے وہ لوگوں کے حقوق کو ادا نہ کرنااورروک لیناہے، یعنی کسی کاکوئی حق جانی یامالی تم پرہے اوروہ تم کواداکرنا چاہیے لیکن اس کوادانہیں کرتے؛ توبیہ بھی حرام ہے۔

اوراپناکوئی حق دوسرے پر نہیں ہے اس کے باوجود اس کامطالبہ کرنائیہ بھی اللہ تعالیٰ نے حرام قراردیاہے۔

﴿ وَوَأَدَالْبَدَاتِ اور لَرْ كِولَ كُوزِنده در گور كرنا بھى حرام قرار دياہے۔ زمانہ جاہليت ميں لُر كيول كوزنده دفن كردياكرتے سے ، نبى كريم (عليہ) فرماتے ہيں كه اس كو بھى الله تعالى نے حرام قرار دياہے۔ اس كا تفصيلى بيان پہلے ايك باب ميں گذر چكاہے۔

### فضول بحث میں پڑنا بھی ناجائز ہے

﴿ وَكُوِهَ لَكُمْ قِيْلَ وَقَالَ ﴾ اور الله تعالى نے قبل اور قال كوتمهارے ليے ناپنديده اور ناجائز قرار دياہے۔مطلب يہ ہے كہ چند آدميوںكاكس جگه بيٹ كر فضول بحثيں كرنا كه فلاں نے يوں كہا، آج كل ايس باتيں چل رہی ہيں، جس كوہم گر اتی ميں (١٩٤ ع الله على) كہتے ہيں، حضور (عليہ) فرماتے ہيں كہ الله تعالى نے اس كوناجائز قرار ديا ہے، اس ليے كہ اس ميں اپناوقت فضول ضائع كرناہے۔زندگى الله تعالى نے اس ليے نہيں دى ہے كہ آدمى اپنے وقت كوبے كار چيزوں

میں ضائع کرے۔ حضور اللہ استاد ہے جونی کھن اِسلامِ الْبَدُءُ تَرُکُهُ مَالایَعْنِیْهِ الله اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

اور حدیث بیاک میں آتا ہے گفی بِالْمَوْءِ گذِباأَن یُّحَیِّتَ بِکُلِیّ مَا سَعِیَ اللّٰ مِسلّٰمِ اللّٰہِ اللّٰهِ عَلَیْ الْمَوْءِ گذِباأَن یُّحَیِّتَ بِکُلِیّ مَا سَعِیَ اللّٰہِ این کر دے۔ بس جو کھی کان میں پڑگیاوہ دو سروں کے سامنے اُگل دیا کہ ایسا سناہے، اب اگر اس سے بوچھو کہ کس نے کہا؟ تو کہتا ہے کہ سناہے۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ وہ خود بھی سمجھتا ہے کہ اگر نام لوں گاتولوگ کہیں گے کہ کہتا تودیوانہ ہے ہی، سنتا بھی دیوانہ؟ یعنی ایسے آدمی کی بات پر بھروسہ کرلیا۔ اور اپنامقام گرنہ جاوے اس لیے وہ اس کانام تولے گاہی نہیں، بس یہ کہا گاکہ سناہے، حالانکہ خود بھی اس بات کو جھوٹ سمجھ رہا ہے۔ تو جس چیزکو آدمی خود جھوٹا سمجھ رہا ہے۔ تو جس چیزکو آدمی خود جھوٹا سمجھ رہا ہے۔ تو جس چیزکو آدمی خود جھوٹا سمجھ سناہے، حالانکہ خود بھی اس بات کو جھوٹ سمجھ رہا ہے۔ تو جس چیزکو آدمی خود جھوٹا سمجھ رہا ہے۔ تو جس چیز کو آدمی خود جھوٹا سمجھ رہا ہے۔ تو جس کیوں دوسروں کے سامنے بیان کر دینا خوداس آدمی کے جھوٹا ہونے کے لیے کافی ہے۔ سناہ اس کادوسروں کے سامنے بیان کر دینا خوداس آدمی کے جھوٹا ہونے کے لیے کافی ہے۔ سناہ اس کادوسروں کے سامنے بیان کر دینا خوداس آدمی کے جھوٹا ہونے کے لیے کافی ہے۔ سنے اس کادوسروں کے سامنے بیان کر دینا خوداس آدمی کے جھوٹا ہونے کے لیے کافی ہے۔

## بہت زیادہ سوال کرناحرام ہے

﴿ وَكُوْرَةَ السُّوَالِ ﴾ اور كثرت سے سوال كرنے كو بھى الله تعالى نے حرام قرار دیا ہے بہت زیادہ سوال كرنے كامطلب كیاہے؟ بعض حضرات فرماتے ہیں كہ لوگوں كے حالات كے متعلق بہت زیادہ كھود كرید كرناجیسے كہ بعضوں كی عادت ہوتی ہے كہ وہ لوگوں كے اندرونی حالات معلوم كرنے كی ٹوہ میں لگے رہتے ہیں كہ فلال نے كیاكیااور ابھی كیا كررہاہے، حالانكہ ایساكرنے كی كوئی ضرورت نہیں ہے، آپ اپنے كام میں لگے رہیں، لوگوں كے حالات كی ٹوہ میں لگارہنااللہ تعالی كو پہند نہیں ہے، آپ اپنے كام میں كے رہیں، لوگوں كے حالات كی ٹوہ میں لگارہنااللہ تعالی كو پہند نہیں ہے، اللہ تعالی نے اس كو ناجائز كہاہے۔

یا کثرۃ السوال کامطلب ہے ہے کہ کوئی الیی چیزجواجی تک پیش نہیں آئی ہے لیکن فرضی سوال قائم کرکے پوچھنا۔ایک شکل توبہ ہے کہ کوئی معاملہ آپ کو پیش آیا اور آپ کسی عالم یامفتی سے دریافت کریں کہ ایبامعاملہ مجھے پیش آیا ہے اس لیے اس سلسلہ میں پوچھناچاہتا ہوں بیب توٹھیک ہے۔لیکن بعضوں کی الیم عادت ہوتی ہے کہ کوئی بات پیش نہیں آئی، صرف ذہن میں ایک چیز گھڑ کر پوچھتاہے، بعض مرتبہ تواس کا مقصد سامنے والے کاامتحان لینا ہوتا ہے۔ارے بھائی!مفتی صاحب اور مولوی صاحب کاامتحان لینے والے آپ کون ہوتے ہیں؟ ہوتا ہے۔ارے بھائی!مفتی صاحب اور مولوی صاحب کاامتحان لینے والے آپ کون ہوتے ہیں؟ ہوتا ہے۔ارے بھائی!مفتی صاحب اور مولوی صاحب کاامتحان لینے والے آپ کون ہوتے ہیں؟ ہوتا ہے۔ارے بھائی!مفتی صاحب اللہ تعالی نے منع کیا ہے۔ فرضی سوالات کرنے سے اللہ تعالی نے منع کیا ہے۔

بلکہ علماء نے لکھاہے کہ نبی کریم (اللہ) جب تک ہمارے در میان موجود تھے اس وقت اگر کوئی ایساسوال کرتاتواس کی ممانعت تھی،اس لیے کہ حدیث پاک میں آتاہے کہ بہت برا ہے وہ آدمی جو کسی ایسی چیز کاسوال کرے جو پیش نہیں آئی اوراس کے سوال کرنے کی وجہ سے اللہ تعالی نے وہ چیز حرام قراردے دی۔لیکن یہ اس وقت تھا جب نبی کریم (اللہ) دنیا میں تشریف لے جاچکے ہیں اور جتنی چیزیں حلال ہونی تھیں وہ حلال ہونی تھیں وہ حرام ہو تیکیں،اب اس میں کوئی فرق آنے والا نہیں ہے۔

# مال کوضائع کرناناجائز ہے

﴿ وَاضَاعَة الْمَالِ ﴾ اور مال کوضائع کرنایعنی جہاں پر مال خرچ کرنے کی اللہ تعالیٰ نے اجازت نہیں دی وہاں خرچ کرنا، یاجتناخرچ کرنے کی اجازت دی ہے اس سے زیادہ خرچ کرنا؛ یہ دونوں ناجائزہے۔ مال کوبے جااستعال کرنا اور بلا ضرورت خرچ کرنا، شریعت اس کی اجازت نہیں دیت۔ ہاں! نیکی کے کاموں میں آدمی زیادہ سے زیادہ خرچ کرے تو وہاں اسراف نہیں ہوگا، اس لیے کہ نیکی کے کام میں تو خرچ کرنے کا حکم دیا گیاہے۔

### حضرت عثمان ھ کا واقعہ

آج ایک جگہ نکاح میں جاناہوا،وہاں بات ہوئی تومیں نے ایک قصہ عرض کیا تھا، موقع کی مناسبت سے یہاں بھی وہ قصہ عرض کردوں: ایک آدمی نبی کریم (علیہ) کی خدمت میں

حاضر ہوااور اپنی کوئی ضرورت پیش کی، حضور ( ایک کی عادتِ شریفہ یہ تھی کہ کوئی آدمی اپنی حاجت لے کر آتاتو آپ بھی منع نہیں فرماتے سے،اس کی حاجت پوری فرمادیتے سے،لیکن اگر اس وقت اس کی حاجت پوری کرنے کے لیے کوئی چیز آپ کے پاس موجود نہیں ہوتی تودو شکلیں ہوتی تھیں یاتو آپ وعدہ فرمالیتے سے کہ دوسرے وقت آنا،یااپنے صحابہ میں سے جو صاحبِ حیثیت ہوتے سے ان کے پاس بھیج دیتے سے کہ فلاں کے پاس جاکر میر انام لے لینا،اوروہ اس کی حاجت پوری فرمادیتے سے۔

توایک آدمی نبی کریم (ایس) کی خدمت میں حاضر ہوااور اپنی حاجت پیش کی تو حضور (ایس) نے اس کو حضرت عثان (ایس) کے پاس بھیج دیا۔ یہ بڑے مالدار صحافی سے اور خلفاء راشدین میں تیسرے نمبر پر ہیں اور حضور (ایس) کے داماد بھی ہوتے ہیں ،ان کالقب ذوالنورین ہے ،اس لیے کہ نبی کریم (ایس) کی دوصاحبزادیاں کیے بعد دیگرے ان کے نکاح میں تھیں ، پہلے حضرت ام کلثوم کانکاح ان کے ساتھ ہواتھا،ان کے انتقال کے بعد حضرت رقیہ کانکاح ہوا، جب حضرت رقیہ کا انتقال ہواتو نبی کریم (ایس) نے فرمایا کہ اگر میری اور بیٹی ہوتی تومیں ان کے نکاح میں دیتا۔

خیر!یہ آدمی ان کے پاس گئے،رات کاوقت تھاجب ان کے دروازہ پر پہنچ تواس سے پہلے کہ ان کا دروازہ کھٹکھٹائیں، ان کے کان میں آواز پڑی کہ حضرت عثان اپنی اہلیہ کوجو حضورِاکرم (علیہ) کی صاحبزادی ہیں زورسے کچھ کہہ رہے ہیں، تویہ تھہر گئے۔جب ان کے کان میں آوازآئی تومعلوم ہوا کہ حضرت عثان (کھ)کی اہلیہ محترمہ نے چراغ کی کوذرا تیز کردی

تھی جس کی وجہ سے تیل زیادہ جلتا ہے،تو حضرت عثان (ﷺ) ان کو ڈانٹ رہے تھے کہ چراغ کی بتی ضرورت سے زیادہ اونچی کیوں رکھی؟اس سے معلوم ہواکہ روشنی بھی اتنی ہی استعال کرنی چاہیے جتنی ضرورت ہو، بلاضرورت زیادہ استعال کرنااضاعت ِمال میں شامل ہے۔خیر! حضرت عثمان رہ اپنی اہلیہ کواس پر تنبیہ کررہے تھے کہ چراغ کی بتی زیادہ اونجی کیوں ر کھی؟ جب اس آدمی کے کان میں یہ آواز کیپنجی تو سوچنے لگاکہ آدمی اپنی بیوی کے لیے تو سب کچھ قربان کر تاہے،اور یہ تواپنی بیوی کو اور وہ بھی نبی کریم (علیہ) کی صاحبزادی کو صرف ا تنی سی بات پرڈانٹ رہے ہیں، بھلاوہ مجھے کیا دیں گے۔اس آدمی نے اپنے طور پریہ سوچ لیا اور حضور کے بھیجے ہوئے ہونے کے باوجود بھی اپنی بات حضرت عثمان (رہے)سے نہیں کہی اور واپس ہو گیا۔ دوسرے دن جب نبی کریم (علیہ) کی خدمت میں حاضر ہوا تو حضورنے پوچھاکہ کیاہوا؟ تمہاری ضرورت بوری ہوئی یانہیں ؟اس نے کہاکہ نہیں ۔آپ (ﷺ)نے بوجھاکہ کیا منع کیا؟ تواس نے کہا کہ میں نے اپنی ضرورت ان کے سامنے رکھی ہی نہیں ۔ فرمایا کہ کیوں نہیں رکھی؟ تواس نے بوری بات بتلائی کہ ایساایساہوا۔ حضور(منابیل) نے فرمایا کہ ایسا مت سوچو، بلکہ جاؤ اور ان سے کہو۔جب حضور (علیہ) نے دوبارہ تاکید فرمائی توبہ گیااورجب اپنی حاجت پیش کی تو حضرت عثمان رہائے نے امیدسے بھی زیادہ دیا۔بعدمیں اس نے کہاکہ میں رات کو بھی آپ کے پاس آیاتھالیکن میں نے ساکہ آپ اپنی اہلیہ کوچراغ کی بتی تیزر کھنے پر ڈانٹ رہے تھے، تومیں نے ایساایساسوچااوروایس چلا گیا۔حضرت عثمان (ﷺ نے فرمایا کہ تم نے سمجھاہی نہیں، ہم تواللہ اور اس کے رسول کی منشاء کے مطابق مال خرچ کرتے ہیں، جہاں وہ کہیں وہاں

سب کچھ لٹانے کے لیے تیار ہیں اور جہاں وہ منع کر دیں تو وہاں ایک پائی بھی خرچ کرنے کے لیے ہم تیار نہیں ۔ لیے ہم تیار نہیں ۔

# حضرات صحابہ اور مارے نظریہ میں فرق

حضراتِ صحابہ کا یہی مزاج تھا کہ جہاں الله اور سول نے خرچ کرنے کی اجازت نہیں دی وہاں خرچ کرنا، یا جتنی اجازت دی اس سے زیادہ خرچ کرنااضاعت ِمال سمجھتے تھے اور جہاں خرچ کرنے کے لیے کہاہے وہاں کتناہی خرچ کرڈالووہ اضاعت ِ مال نہیں سمجھتے تھے اور ہمارے یہاں معاملہ اُلٹاہو گیاہے، اگر کسی نے شادی میں دولا کھ خرچ کرڈالے تو اس کو کوئی اضاعت ِمال نہیں کہتا،لیکن اگر کسی مدرسہ یا مسجد یا کسی نیکی کے کام میں پیاس ہزار دیدیئے تولوگ کہتے ہیں کہ دیکھو!یہ تولٹانے کے لیے بیٹھا ہے۔ہمارامزاج ایسا بن گیاہے۔حالانکہ قرآنِ پاک میں الله تعالیٰ نے فرمایا کہ اللہ کے راستہ میں خرچ کرنے کی مثال الیں ہے کہ سات دانے بوئے گئے اور ہر دانہ کے سات خوشے اور ہر خوشے کے اندر سودانے ہول گے گویاایک کے سات سودانے ملیں گے اور پھر وہاں تواللہ تعالیٰ کی طرف سے بیہ وعدہ ہے کہ ایک کاسات سو گنااوراس سے بھی زیادہ جتنااللہ تعالیٰ دینا جاہے گادے گا،اب وہاں خرچ کرنے کوہم فضول مستجھیں۔اور جہاں خرچ کرنے سے منع کیا گیاہے،وعیداورد همکی دی گئی ہے؛وہاں ہم خرچ كرڈالتے ہيں۔ بہر حال! یہ وہ چیزیں ہیں جن کواللہ تعالیٰ نے ناجائز قرار دیاہے، اس لیے ہمیں بھی ان چیزوں سے بچنے کااہتمام کرناچاہیے۔

الله تبارك وتعالى جميل توفيق وسعادت عطافرمائي

# فَضُلُ بِرِّأَصُٰ بِقَاءِ الْأَبِوَ الْأُمِّرِ وَالْأَقَارِبِوَالزَّوْجِةِ

والدین، رشتہ داراور بیوی کے تعلق والوں کے ساتھ حسن سلوک کی تاکید

### <u>بِرِيْلِيْلِ الْجِيلِةِ الْجَيْ</u>يِّ

۲۲رمئی ۱۹۹۹۔ء

### ٢ر صفر المظفر • ١٣٢٠ - ه

ٱلْحَهُلُ لِلَّهِ نَحْمَلُهُ وَ نَسْتَعِيْنُهُ وَ نَسْتَغُفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوذُبِاللهِ مِنْ شُرُورِ اللهِ مَنْ شُرُورِ اللهِ مَنْ شُرُورِ اللهِ مَنْ شُرُورِ اللهِ فَلاَ مُضِلًّا لَهُ وَمَن يُّضَلِلُهُ فَلاَ هَادِي لَهُ

ۅؘڹؘۺؗۿڽؙٲڹؖؖڵٳڵڡٳڵؖٲڶڷۼۅؘڂٮؘ؇ڵۺؘڔؽڮڶۜڣۅؘڹؘۺ۬ۿڽؙٲڹۧڛؾۣۨٮۜڹٵ۫ۅؘڡٞۅ۬ڵڗٵؙ<del>ڰؠ</del>ۜٞٮٲؘۘۘۘۘۼڹۛڽؙ؇ۅؘڗڛؙۅؙڶؗڠ

صَلَّى اللهِ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَآضَعَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسُلِيماً كَثِيْراً كَثِيراً وَأَصْعَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسُلِيماً كَثِيراً كَثِيراً وَأَمابعدا

### ما قبل سے ربط

ماں باپ کے ساتھ حسن سلوک اوررشتہ داروں کے حقوق کی ادائیگی کابیان چل رہا تھا،اس کے بعدوالے باب میں ماں باپ کی نافرمانی اوررشتہ داروں کے حقوق کونہ اداکرنے پر کیاوعیدہے اس کوبیان کیاتھا۔ آج ماں باپ اوررشتہ داروں کے حقوق کے تتمہ اور تکملہ کے طور پر ہی ایک اور چیز بتلارہے ہیں کہ بعض مرتبہ ایساہو تاہے کہ آدمی ماں باپ کی زندگی میں ان کے حقوق کی ادائیگی میں کو تاہی کر تاہے،جب ان کاانتقال ہوجاتاہے تب اس کو بیہ احساس ہو تاہے کہ میری طرف سے ماں باپ یارشتہ داروں کے حقوق کے معاملہ میں کو تاہی ہوئی ہے،اور اس کا جی چوکو تاہی اوران کی نافرمانیاں ہوئیں اوران کے حق جیسے اداہونے چاہئیں مجھ سے ادائمیں ہویائے؛اس کی تلافی کی کیاشکل ہوگی۔یااگر اس کی طرف

سے ایسی کوئی نوبت نہیں بھی آئی تب بھی ان کے ساتھ مزیداطاعت وسلوک کا ایک حصہ یہ بھی ہے جس کواس باب میں بیان کرتے ہیں۔

باب کاعنوان ہے:﴿فَضُلُ بِرِ أَصْدِقَاءِ الْأَبِوَ الْأُمِّرِ وَالْأَقَادِبِ وَالزَّوْجَةِ وَسَائِدِ مَن يَّنْدُ بُ اِ كُوامُهُ الله الله الله عنوان ہے:﴿فَضُلُ بِرِ أَصْدِقَاءِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللللَّلْمُ اللَّلْمُلْمُ اللَّلْمُلْمُ اللَّالِمُ اللَّهُ

# سب سے بڑی نیکی ریہ ہے

#### حدیث ۱۳۳

عنِ ابْنِ عُمَرَ (﴿ اللَّهِ النَّبِيِّ ( اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

تر جمہ:عبداللہ بن عمر (را اللہ) سے روایت ہے کہ نبی کریم (طالیہ) نے ارشاد فرمایا: سب سے بڑی نیکی یہ ہے کہ آدمی اپنے باپ کے محبت والول کے ساتھ اچھا سلوک کرے۔

افادات: یعنی باپ کے ملنے والے، ان کے پاس اٹھنے بیٹھنے والے، ان کے دوست واحباب کے ساتھ بھلائی کامعاملہ کرنا، ان کااکرام کرنا، ان کی خدمت کرنا اور ان کوہدیہ وغیرہ دینا، موقع بموقع ان کو دعوت دے کراپنے گھربلانا، مطلب یہ ہے کہ ان کو خوش رکھنے کے لیے جو طریقہ اختیار کیا جاسکتاہے وہ اختیار کرنا بھی بہت بڑی نیکی ہے، اور باپ کے حقوق کی ادائیگی کاایک طریقہ یہ بھی ہے۔ عربی کے ایک شاعر کا شعر ہے:

أُقَبِّلُ ذَالْجِكَارَوَذَالْجِكَارَا

وَلٰكِنْ حُبُّ مَنْ سَكَنَ الدِّيَارَا

ٲٞڞڗۢۼڶٵڵڐؚؾٲڔۮٟؾٲڔڶؽڸ

وَمَاكُبُ الرِّيَارِشَغَفُنَ قَلْبِي

مجنوں قیس جو لیلی کاعاشق سمجھاجاتاہے اس کی زبانی یہ شعر کہا گیاہے کہ میں لیلی کے شہر کے اس علاقہ سے جب گذر تاہوں تو بھی اِس دیوار کو بوسہ دیتاہوں اور بھی اُس دیوار کو بوسہ دیتا ہوں ،اوران دیواروں کے ساتھ میری محبت نہیں ہے،لیکن جو ذات اس آبادی میں آبادہ مین ان دیواروں کو بھی بوسہ دیتا ہوں۔توحقیقت آبادہ مین رہتی ہے اس لیے میں ان دیواروں کو بھی بوسہ دیتا ہوں۔توحقیقت یہ ہوتی ہوتی ہے تواس کے تعلق والوں کے ساتھ بھی وہ محبت ہوتی ہے تواس کے تعلق والوں کے ساتھ بھی وہ محبت کا برتاؤ کرتاہے۔

#### دوست كادوست

اور ہمارے معاشرہ میں ایک جملہ بولا بھی جاتاہے کہ دوست کادوست بھی دوست ہی مواکر تاہے۔ اسی طرح ماں باپ کے دوست واحباب اوران کے پاس اٹھنے بیٹھنے والوں کے ساتھ ان کی زندگی میں بھی اوران کی وفات کے بعد بھی آدمی کو بھلائی کاسلوک کرناچاہیے بہی ان کے حقوق کی ادائیگی ہے،اگران کی زندگی میں ایسا معاملہ کروگے اور ان کو معلوم ہوگا کہ ہمارے دوستوں کے ساتھ بھی ہمارابیٹا محبت کا معاملہ کرتاہے توان کاجی خوش ہوگا کہ اس کوان کے ساتھ براہِ راست کوئی تعلق نہیں ہے بلکہ ہمارے ملنے والے ہونے کی وجہ سے وہ ان کے ساتھ یہ معاملہ کررہاہے۔ اور میں پہلے بھی بتلا چکاہوں کہ اگر آپ کی نسبت

سے کسی آدمی نے کسی کے ساتھ بھلائی کا معاملہ کیا اور آپ کو پتہ چلا کہ میری وجہ سے اس نے بھلائی کا سلوک کیاہے تو آپ کے دل میں اس کی کتنی وقعت بڑھ جائے گی،اوریہی چیز محبت کو بڑھانے والی اور حقوق کی ادائیگی میں معاون ومددگار ثابت ہوتی ہے،اس لیے نبی کریم (مالی نے اس کی بھی تاکید فرمائی ہے۔

# اس سے ترقی ہوتی ہے

بزرگوں کاحال توبہ تھا کہ وہ اساتذہ اوران کی اولاداوران کے خاندان والوں اسی طریقہ سے باپ کے دوست وغیرہ سب کانہایت ہی اکرام محض اس وجہ سے کیا کرتے تھے کہ ان کواپنے بڑوں کے ساتھ تعلق تھا۔ایک بہت بڑے محدث تھے،ایک مرتبہ وہ حدیثِ پاک کادرس دے رہے تھے،دورانِ درس وہ کھڑے ہوگئے، پھر بیٹھ گئے، تھوڑی دیر کے بعد پھر کھڑے ہوگئے، پھر بیٹھ گئے، تھوڑی دیر کے بعد پھر کھڑے ہوگئے، پھر بیٹھ گئے، دوچار مرتبہ ایساہی کیا۔ توکس نے بعد میں ان سے پوچھا کہ آج درس کے دوران آپ نے عجیب و غریب معاملہ کیا کہ کھڑے ہوئے، پھر بیٹھ اوراس طرح دوچار مرتبہ کیا،کیابات تھی ؟تو انہوں نے بتلایا کہ میں جہاں بیٹھ کردرس دے رہاتھا وہاں سامنے کچھ بیچ کھیل رہے تھے، ان میں میرے اساذکا بھی ایک بیچ تھا،جب وہ سامنے سامنے بیچ کھیل رہے تھے، ان میں میرے اساذکا بھی ایک بیچ تھا،جب وہ سامنے آتا تھاتوا پنے اساذکی تعظیم کے خیال سے میں کھڑا ہوجاتا تھا۔اور بہی چیز ہے جو آدمی کو آگے بڑھانے والی ہے اوراسی سے آدمی کی ترقی ہوتی ہے۔ تو نبی کریم (بھی) نے سب سے بڑی

نیکی یہ بتلائی کہ آدمی اپنے باپ کے محبت والوں کے ساتھ بھلائی اور احسان کاسلوک کرے؛ یہ بھی ماںباپ کاحق ہے۔

اور یہ صرف ماں باپ ہی کے ساتھ خاص نہیں ہے۔ بلکہ دوسرے رشتہ دار، یہاں تک کہ بیوی کے جو محبت والے ہیں ان کے ساتھ بھی محبت کا معاملہ کرنا چاہیے۔ مطلب یہ ہے کہ ہمارے محبت والوں کے ساتھ محبت کا تقاضہ یہ ہے کہ ہم ان کے محبت والوں کے ساتھ بھی محبت کامعاملہ کریں۔

# حضرت عبدالله بن عمر ﴿ كَاقْصِهِ

چنانچہ اسی سلسلہ میں ایک اورروایت پیش کرتے ہیں جس میں اوپروالی روایت کے ناقل حضرت عبداللہ بن عمر رہائے کا عمل بتلاتے ہیں کہ اس بات پران کا کتنا زیادہ عمل تھا۔

#### حدیث ۳۴۲

عن عبدِاللهِ بْنِ دِيْنَارِعَن عبدِاللهِ بْنِ عُمَر (﴿ أَنَّ رَجُلاً مِّنَ الْأَعْرَابِ لَقِيَهُ بِطرِيْقِ مَكَّةَ فَسَلَّمَ عَلَيْهِ عَبُ عَبُ اللهِ بْنِ عُمَر (﴿ أَنَّ مُكَالَةُ مُنَا وَهُمَا مُعَالَمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَبُ اللهِ بْنُ عُمَرَ وَحَمَلَهُ عَلَى حَمَّا لِهُ عَلَيْهُ عَلَى مَا لَهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْ

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن دینار رحمۃ اللہ علیہ راوی ہیں کہ ایک مرتبہ ایک دیہاتی حضرت عبداللہ بن عمر (راش ) نے اس کو سلام کیااورخود جس

گرھے پر سوار تھے اس سے اتر گئے اوراس دیہاتی کو اس گدھے پر سوار کرایا اور ان کے سرپر جو عمامہ تھا وہ اتارکراس کودیا۔ حضرت عبداللہ بن دینارر حمۃ اللہ علیہ (جو حضرت عبداللہ بن عمر کے شاگر دہیں وہ بھی سفر میں ساتھ تھے، انہوں ) نے دریافت کیا کہ اللہ تعالیٰ آپ کاحال درست رکھے، آپ کے ساتھ صلاح و فلاح کا معاملہ فرمائے، یہ تو دیہات کے رہنے والے ہیں، ان کے ساتھ تو آپ احسان کا تھوڑا ساسلوک بھی کریں تووہ خوش ہوجائیں گے، اگر پھے تھوڑا سابھی دیدیا ہوتا توکافی تھا، لیکن آپ نے توگدھا اور عمامہ اتن کریں تووہ خوش ہوجائیں گے، اگر پھے تھوڑا سابھی دیدیا ہوتا توکافی تھا، لیکن آپ نے توگدھا اور عمامہ اتن بڑی بڑی چیزیں دیدیں؟ اس پر حضرت عبداللہ بن عمر (بھی) نے فرمایا کہ اس کاباپ میرے والد صاحب کادوست تھا، اس لیے میں نے اس کے ساتھ یہ معاملہ کیا، اور میں نے نبی کریم (شکھ) کویہ ارشاد فرماتے ہوئے ساتھ بھلائی اور محبت کامعاملہ کرے۔

افادات:دوسری روایت میں زیادہ وضاحت ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمر رہے مکہ کرمہ تشریف لے جارہے تھے،سواری کے لیے تواصل ان کے پاس اونٹ تھا لیکن ساتھ میں ایک گدھا بھی اسی لیے رکھا تھا کہ اونٹ پرسواری کرتے ہوئے طبیعت اکتا جائے تو گدھے پرسوارہوکر طبیعت کوذرافرحت دے لیں،راستہ میں ایک دیہاتی ملاتو اس کووہ گدھا بھی دیدیا اوراپنے سرپرجوعمامہ باندھے ہوئے تھے وہ بھی دیدیا۔ہم نے پوچھا کہ آپ نے اس کویہ دونوں چیزیں کیوں دیدیں ؟اگر تھوڑی سی کوئی چیزدیدیتے تب بھی یہ توخوش ہوجاتا اس پرحضرت عبداللہ بن عمر رہے فرمایا کہ اس کاباپ میرے والدصاحب کادوست تھا، اس کیا جوئے میں نے اس کے ساتھ یہ معاملہ کیا، اور میں نے نبی کریم (سیم) کویہ ارشاد فرماتے ہوئے ساتھ بھلائی ہوجا ساکہ سب سے بڑی نیکی یہ ہے کہ آدمی اپنے باپ کےدوستوں کے ساتھ بھلائی

اور محبت کامعاملہ کرے، اور یہاں تواس آدمی کی حضرت عمر رہے کے ساتھ دوستی نہیں تھی بلکہ اس آدمی کے والد حضرت عمر رہے کا بیٹا تھااس مناسبت سے حضرت عبد اللہ بن عمر رہے کے دوست کے ساتھ بیہ معاملہ کیا۔

آگے کی روایت کے الفاظ میں کچھ فرق ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمر رہا کو ایک دیہاتی ملاتوانہوں نے اس سے ازخود بوچھاکہ تو تو فلال کا بیٹاہے نا؟اس نے کہا کہ جی ہال۔ تو حضرت عبداللہ بن عمر رہا کے اس کو اپنا گدھا بھی دیااور کہا کہ اس پر سوار ہو جاؤ،اور اپنا عمامہ بھی عنایت فرمایااور کہا کہ اس کو اپنے سرپر باندھ لو۔

انہوں نے ازخوداس کو پوچھاکہ تم فلاں کے بیٹے ہو؟اورآج کل ہمارے یہاں تو ایسا ہوتاہے کہ کوئی پہچان والاملتاہے اوراس کوخیال نہیں رہتاتو آدمی کہتاہے کہ گزر جائے تو اچھاہے، تاکہ اس کے ساتھ ملاقات کرنے اورکوئی سلوک کرنے کی نوبت ہی نہ آئے۔ ہم توصرفِ نظراورچیٹم پوشی کرتے ہیں۔حالانکہ ایسا نہیں کرناچاہیے دیکھو! حضرت ابن عمرنے سامنے چل کراس سے پوچھااور اس کے ساتھ بھلائی کا معاملہ کیا۔

# والدین کے انتقال کے بعد ان کے ساتھ حسنِ سلوک کے طریقے

#### حدیث ۳۲۳

عن أَبِي أُسَيْدٍ مَالِكِ بْنِ رَبِيْعَةَ السَّاعِدِيِّ (﴿ فَالَ:بَيْنَانَعَىٰ جُلُوسٌ عِثْلَ رَسُولِ الله ( اللَّيُّمُ ) إِذْجَاءَ لاَ رَجُلُّ مِنْ بَنِي سَلَمَةَ فَقَالَ: يَارَسُولَ اللهِ! هَلَ بَيْعَ مِنْ بِرِّ أَبْوَى شَيْعٌ أَبْرُهُمُ الِهِ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهِمَا ؛ فَقَالَ: نَعَمُ ـ الصَّلالاُ

عَلَيْهِمَا وَالْرِسْتِغُفَارُ لَهُمَا، وَإِنْفَاذُ عَهْدِهِمَا مِنْ بَعْدِهِمَا،وَصِلَةُ الرَّحِمُ الَّتِيُ لاَتُوْصَلُ اللَّ عِهمَا، وَإِكْرَامُ صَدِيْقِهِمَا و(والاابوداود)

تر چمہ: حضرت ابواسیدساعدی (ﷺ) فرماتے ہیں کہ ہم لوگ نبی کریم (ﷺ) کی خدمتِ اقد س میں بیٹے ہوئے سے کہ بنوسلمہ -جوانصارہی کاایک قبیلہ تھا۔ کے ایک آدمی نے آکرنبی کریم (ﷺ) سے دریافت کیا کہ میرے مال باپ وفات پاچکے ہیں، اب بھی ان کے ساتھ حسنِ سلوک کرنے میں کوئی چیز باقی رہ گئی ہے؟ حضورِ اکرم (ﷺ) نے فرمایا کہ جی ہاں! ایک تو ان کے لیے دعاءِ خیر اور دعاءِ مغفرت کرتے رہنا، اور ان کے دنیاسے جانے کے بعدان کے عہدو بیمان اور وعدول کو پورا کرنا۔ ان کے واسطہ سے جن کے ساتھ رشتہ داری لگتی ہے ان سارے رشتہ دارول کا بھی خیال رکھنا، اور ان کے دوستول کا اکرام کرنا۔

### مرنے کے بعد بھی ثواب

افادات: ''کوئی چیز باتی رہ گئ ہے ''یعنی کوئی ایسا طریقہ ہے کہ ان کے دنیا سے جانچینے کے بعد بھی میں ان کے ساتھ حسنِ سلوک کرسکوں؟ دیکھو! ماں باپ کے لیے دعاکا اہتمام بھی بہت ضروری ہے، آدمی جب تک زندہ ہے وہاں تک نیکی کے کام کرتا ہے، لیکن جب مرگیاتواب اعمال کرنے کی صلاحیت ختم ہوگئ، زندگی میں وہ جو بھی نیک کام کرتا تھا اس کی وجہ سے اس کے نامہ 'اعمال میں ثواب لکھا جاتا تھا وہ سلسلہ اب بندہوگیا۔ نبی کریم (سیلیہ) کارشادہ او انقال میں ثواب لکھا جاتا تھا وہ سلسلہ اب بندہوگیا۔ نبی کریم (سیلیہ) کارشادہ واذا میان اِنقال ہوجاتا ہے تو اس کے اعمال کا سلسلہ ختم ہوجاتا ہے، البتہ تین چیزیں ایسی ہیں کہ اس کے مرجانے کے بعد بھی اس کے نامہ 'اعمال کا سلسلہ ختم ہوجاتا ہے، البتہ تین چیزیں ایسی ہیں کہ اس کے مرجانے کے بعد بھی اس کے نامہ 'اعمال کا سلسلہ ختم ہوجاتا ہے، البتہ تین چیزیں ایسی ہیں

﴿ صَدَقَةٍ جَادِيَةٍ ﴾ ايک توصدقه عاربيد يعني نيکي کا کوئي ايباکام کرگياکه اس کے مرنے کے بعد بھی اس سے لوگ فائدہ اٹھارہے ہيں، مثلاً کوئی کنواں کھدواديا جس سے لوگ پانی حاصل کرکے پی رہے ہيں، ياکوئی مسافرخانه بنواديا، کوئی مدرسہ تعمير کرديايا مسجد تعمير کردي، ياکوئی بھی ايباکام کردياکه اس کے مرنے کے بعد بھی اس کی بنائی ہوئی اس چيز سے لوگ فائدہ اٹھارہے ہيں، توجب تک لوگ اس سے فائدہ اٹھاتے رہيں گے اس کوثواب ملتارہے گا، اس کو ہم اپنی زبان ميں صدقہ کو اس کے ہیں۔

﴿ أَوْعِلْمِ يُنْتَفَعُ بِهِ ﴿ دُوسَرِى چِيزِ ہے: علم كى كوئى بات كسى كوسكھادى كہ اس كے مرنے كے بعد بھى وہ اس سے فائدہ اٹھارہاہے جیسے آپ نے كسى كونماز سكھادى، اب آپ دنیا میں نہیں ہوں گے لیكن وہ آپ كى سكھائى ہوئى نماز پڑھ رہاہے، یاپورى نماز نہیں، صرف سورۂ فاتحہ ہى سكھلائى اب جب تك وہ نماز میں سورۂ فاتحہ پڑھتارہے گا اس میں آپ كاحصہ لگارہے گا اور آپ كا وہ تو تواب ملے گا،اور پھراگروہ كسى اور كوسكھائے گا اور وہ كسى اور كوسكھائے گا،اس طرح ہوسكتاہے كہ يہ سلسلہ سالہاسال بلكہ صديوں تك جارى رہے۔

حضراتِ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیم آجمین کاجو مقام امت میں سب سے اونچاہے اس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ دین پہنچانے کاذریعہ یہی حضرات بنے،اب قیامت تک دین پر جتنا بھی عمل ہو تارہے گا،سب میں ان کاحصہ رہے گا، ان کے ثواب کاکون مقابلہ کر سکتاہے؟۔

### اولاد کومال باپ کے لیے دعا کا اہتمام کرناچاہیے

اور تيسرى چيزنبي كريم (عليه عنه) نيار شاد فرمائي ﴿أَوْوَلَهِ صَالِحٍ يَدْعُوْلَهُ ﴾ كُونَى نيك بينا جو اس کے لیے دعاءِ خیر کر تارہے۔ دیکھو! صرف یہ نہیں کہا کہ نیک بیٹاہو، ویسے اگر بیٹانیک ہے اوراس کونیک بنانے پرمال باب نے محنت کی ہے، توجاہےوہ ان کے لیے دعا نہ کرے، تب بھی اس کے نیک کام میں مال باپ کاحصہ ہے، لیکن جب وہ نیک ہوگا تویقینا وہ ان کے لیے دعا بھی کرے گاہی، گویااس کی نیکی کا تقاضہ بیہ ہے کہ وہ ماں باپ کو نہ بھولے۔ کیکن اس میں ﴿يَنْعُولَهُ ﴾ کے الفاظ موجود ہیں کہ وہ ان کے لیے دعا کرے، گویا اس میں اس صالح اولاد کو بھی اس بات کی طرف متوجہ کیا گیا کہ تمہاری نیکی وصلاح اس بات پر موقوف ہے کہ والدین کے لیے دعاءِ خیر کرتے رہو۔ قرآنِ کریم میں بھی باری تعالی نے دعاکا تذکرہ فرمایاہے ﴿رَبِّ ادْمُهُمّا كَمَارَبَّيَانِيْ صَغِيْراً﴾ اك الله! تو ميرك مال باپ كے ساتھ رحم كا معاملہ كرجيساكہ بجين ميں جب کہ میں مہربانی اور شفقت کا محتاج تھااس وقت انہوں نے میری پروش کی،اب تو بھی ان کے ساتھ رحمت کا معاملہ فرما۔ان کے دنیاسے چلے جانے کے بعد بھی ان کے لیے یہ دعاکی

بہر حال! نبی کریم (علیہ) نے ان پوچھنے والے صحابی کویہ بتلایاکہ اگر تمہارے ماں باپ دنیاسے جاچکے ہیں توان کے ساتھ بھلائی کرنے کی شکل ابھی باقی ہے، یوں نہ سمجھنا کہ وہ تو گذر چکے اب میں کیاکروں، ان کے ساتھ بھلائی کامعاملہ کیسے کروں، ابھی بھی ان کے ساتھ

حسنِ سلوک کرنے کاراستہ کھلاہواہے،اوراس میں ایک بات یہ بتلائی کہ ان کے لیے دعا کرو، اس لیے ایصالِ ثواب کے ساتھ ساتھ دعا کاخاص اہتمام کرنا چاہیے۔

# حضرت شيخ (دراشرقدة) كاطرز عمل

ہمارے حضرت شخ مولانا محمد زکریاصاحب (نوراللہ مرتدہ) کودیکھا کہ اپنے اساتدہ اور مشاکخ کے لیے اوراسی طرح کسی کے ساتھ اگر ذراسا بھی تعلق ہو تا تواس کے لیے بھی ایصالِ ثواب اور صدقات کا کثرت سے اہتمام فرمایا کرتے تھے، اور حضرت قربانی کے بے شار جانورر کھتے تھے، جس میں براہ راست اپنے اساتذہ اور مشاکخ کے لیے توحصہ رکھتے ہی تھے، لیکن جس کے ساتھ ذراسا تعلق ہو تا، اس کے لیے بھی ایک حصہ رکھنے کا اہتمام کرتے تھے۔ لہذا ہمیں بھی اس کا اہتمام کرناچا ہے کہ قربانی کے موقع پر ان کی طرف سے قربانی کریں، کبھی ان کی طرف سے نفلی حج کرلیا، طواف کا اہتمام کرلیا، قرآنِ پاک کی تلاوت کرکے ان کو ایصالِ ثواب کردیا، نیکی کے مختلف کام ہیں ان کی طرف میں ان کی طرف میں ان کی طرف کریا، کبھی دسہ ہونا چاہیے۔ نیک کے مختلف کام ہیں ان کامول میں ان کا بھی حصہ ہونا چاہیے۔

### ایصالِ ثواب سے زیادہ دعا کااثر ہوتاہے

دیکھو!دوچیزیں ہیں،ایک ایصالِ ثوابِ اوردوسری دعا۔عام طور پردیکھاگیا کہ بعض لوگ ایصالِ ثوابِ کااہتمام بہت کرتے ہیں لیکن دعا کا نہیں کرتے،حالانکہ دعا کازیادہ اہتمام کرناچاہیے۔ کیم الامت حضرت تھانوی (نوراللہ برقدہ) فرماتے ہیں کہ ایصالِ ثواب کے مقابلہ میں دعا کااٹرزیادہ ہوتاہے، اوراس کوایک مثال سے سمجھاتے ہیں کہ دیکھو! آپ کا کوئی دوست یا رشتہ دارہے جس کو حکومت کا قصوروارہونے کی وجہ سے پکڑ کر جیل میں ڈال دیا گیا، آپ اس کے لیے جیل میں دووقت کھانباکر جیجے ہیں تاکہ اس کو کھانے کی تکلیف نہ ہو، بس! آپ اتنا کر کے بیٹھ گئے۔ اورایک شکل میہ ہے کہ آپ اس کو چھڑوانے کے لیے کوشش کررہے ہیں، اور جہاں جہاں تعلقات ہیں وہاں جاکر بڑوں کے ذریعہ سفارش کروارہ ہیں کہ کسی طرح وہ چھوٹ جائے۔ حضرت فرماتے ہیں کہ دعاءِ مغفرت کرنا ایساہے جیسا کہ اس کو چھڑانے کی محنت کرنا۔ اور ایصالِ ثواب ایساہے کہ ٹفن بناکر اس کے لیے کھانا بھیجنا۔ اب آپ ہی بتاؤ کہ کس کی قدرزیادہ ہے۔

# دعا آسان کام ہے

تودعاکا اہتمام خاص ہوناچاہیے جس کی طرف سے عام طور پرلوگ غفلت برتے ہیں، حالا نکہ دعاکر نازیادہ آسان کام ہے، اور دعاکے لیے کوئی مخصوص حالت بھی ضروری نہیں ہے کہ نماز کے بعدہاتھ اٹھاکر ہی دعائی جائے، بلکہ چلتے پھرتے جہاں بھی ان کا خیال آگیا ان کے لیے دعاءِ مغفرت کر دی، درجات کی بلندی کی دعا کر دی؛ یہ کافی ہے۔ دعا کے لیے توکوئی وقت ہے ہی نہیں ،اللہ تعالیٰ نے دعا کے لیے کوئی شرط بھی نہیں لگائی ہے، باوضو ہونا بھی آداب میں ہے ہی نہیں ماللہ تعالیٰ نے دعا کے لیے کوئی شرط بھی نہیں لگائی ہے، باوضو ہونا بھی آداب میں ہے ہی خیابیں آپ دعا کرسکتے ہیں۔

### مغفرت کی دعا کا قاعدہ

تومیں یہ عرض کررہاتھا کہ نبی کریم (اللہ) نے مال باپ کے دنیاسے تشریف لے جانے اورانقال کرجانے کے بعد ان کے ساتھ حسن سلوک کا ایک طریقہ یہ بتلایا کہ ان کے لیے رحمت اور مغفرت کی دعا کتی مرتبہ کرتے رہیں گے جب کہ ایک مرتبہ مغفرت توہو چکی ہے؟ آپ نے فضائل رمضان میں ساہوگا، حضرت شخ (نوراللہ مرتبہ) نے کھاہے کہ مغفرت کی دعا کا قاعدہ یہ ہے کہ آپ نے جس کہ آپ نے جس کے لیے مغفرت کی دعا کا قاعدہ یہ ہو چکے ہیں تو آپ کو گھر انے کی ضرورت نہیں، آپ کی یہ دعاضائع اور بربادجانے والی نہیں ہے، آپ کی یہ دعااس کے لیے درجات کی بلندی کا سبب بنے گی۔

# والدین کے ساتھ حسنِ سلوک کی دوسری شکل

دوسری شکل ہے بھی بتلائی کہ ان کے دنیاسے جانے کے بعدان کے عہدو پیان اور وعدول کو پوراکرنا، انہوں نے کسی کے ساتھ بھلائی کاکوئی وعدہ کیا تھااوراس وعدہ کو پوراکرنے کی نوبت نہیں آئی تھی اوروہ آکر کہتاہے کہ آپ کے والدنے مجھ سے یہ وعدہ کیا تھاتو آپ کوچاہیے کہ مال باپ نے جن جن جن سے وعدہ کرر کھا تھاان کو بے رخی سے ایسانہ کہہ دیں کہ انہوں نے وعدہ کیا تھا، وہ تو دنیاسے گئے، میں نے تو وعدہ نہیں کیا تھا، بلکہ مال باپ کے ساتھ

نیکی کا تقاضہ یہ ہے کہ ان سے کہہ دو کہ ٹھیک ہے ان شاء اللہ میں اس وعدہ کو پوراکرنے کا اہتمام کروں گا،یہ بھی ان کے ساتھ بہت بڑی نیکی ہے۔

بڑوں کے یہاں یہ دستوررہاہے کہ اپنے کسی عزیز کے انقال کے بعدجہاں وہ یہ اعلان کرتے ہیں کہ کسی کاکوئی قرضہ یامطالبہ ہوتو مجھ سے مانگ لینا،کوئی حق ہو تو مجھ سے وصول کرلینا؛وہیں یہ بھی اعلان کرتے سے کہ انہوں نے کسی سے کوئی وعدہ کیاہو تو میں اس کو پوراکروں گا۔ بخاری شریف میں روایت ہے کہ نبی کریم (میلیا) کی وفات کے بعدجب حضرت ابو بکر صدیق (بھی) کو آپ کا جانشین بنایا گیاتو حضرت ابو بکر (بھی) نے سب سے پہلے جو اعلان کیا وہ یہ تھا کہ نبی کریم (میلیا) نے اگر کسی سے کوئی وعدہ کیاہوتو وہ میرے پاس آوے، میں اس وعدہ کو پوراکروں گا۔ (بحنری شریف، تاب اشہادات۔ رہے، دسم، ۲۵۳۷)

اسی طرح ماں باپ نے بھی کسی کے ساتھ کوئی معاملہ کیاہے مثلاً کسی کا بچہ اسکول یا مدرسہ میں پڑھتاہے اوراس کے اباسے تمہارے والدنے کہاتھاکہ اس کی تعلیم کا پورا خرچہ میں برداشت کرتارہوں گا،اب اس کی تعلیم کے چندسال ہی ہوئے تھے اور ابا کا انتقال ہوگیا، اب وہ آدمی آکر کہتاہے کہ آپ کے والد صاحب نے مجھ سے یہ وعدہ کیا تھا،اب اگراللہ تعالی نے آپ کو دولت دی ہے،اورآپ کے پاس دینے کی صلاحیت ہے توکوشش کرکے اس وعدہ کوپورا کیجئے،ان شاء اللہ ان کی روح کواس کا بہت ہی زیادہ فائدہ پہنچے گااور ان کی درجات کی بلندی کابڑاذریعہ بنے گا۔

# والدین کے ساتھ حسن سلوک کی تیسری شکل

اور تیسری شکل میہ بھی ہے کہ ان کے واسطہ سے جن کے ساتھ رشتہ داری لگتی ہے ان سارے رشتہ داروں کا بھی خیال رکھنا، گویامہ بھی ان کے ساتھ نیکی کا تعلق ہے۔ جیسے بھائی بہن۔ جیسا کہ میں پہلے بھی بتلاچکاہوں کہ ان کے ساتھ رشتہ باپ کی اولاد ہونے کی وجہ سے ہی جڑتا ہے،اسی طرح چچا،ماموں،خالائیں، پھوپھیاں وغیرہ رشتہ داریاں وہ ہیں جن کے لیے ماں باپ واسطہ بنے ہیں،توان سب کے ساتھ بھلائی کامعاملہ کرنا بھی ماں باپ کے ساتھ حسن سلوک کا ایک حصہ ہے۔

# والدین کے ساتھ حسنِ سلوک کی چوتھی شکل

اورچوتھی شکل ہے ہے کہ ان کے دوستوں کا اکرام کرنا۔ دیکھو! صرف رشتہ داروں کا نہیں فرمایا،اس لیے کہ ان کے ساتھ تورشتہ داری ہے، اس لیے ان کا تو خیال کرناہی ہے، لیکن والدین کے جودوست تھے،ان سے محبت و تعلق رکھنے والے تھے ان کے ساتھ بھی حسب ِمر تبہ سلوک کرناچاہیے، لینی جس کے ساتھ زیادہ دوستی تھی تواس کے ساتھ زیادہ سلوک کرناچاہیے، لینی جس کے ساتھ زیادہ دوستی تھی تواس کے ساتھ زیادہ سلوک کرنا چاہیے،کسی کے ساتھ کھاراٹھناہیٹھنا ہوتا تھاتوان کے ساتھ اس کے مناسب معاملہ کرناچاہیے؛ یہ بھی مال باپ کے ساتھ حسن سلوک ہے، اور اس کا اہتمام کرنا چاہیے،اس کے متیجہ میں آدمی مال باپ کا فرمانبر دار کھاجاتا ہے۔کسی نے اگر مال باپ کی

زندگی میں ان کے ساتھ فرمانبر داری کامعاملہ نہیں کیا، گر اہی میں مبتلا تھا اورماں باپ کے حق ادا نہیں کرسکا، جب ان کا انتقال ہو گیا اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے توفیق دی اور ہدایت نصیب ہوئی، اب پچھتا رہا ہے کہ میں کیا کروں؛ تواس کے لیے ماں باپ کے حقوق اداکرنے کے بیہ سارے طریقے ہیں، اگر ان سب کا اہتمام کرے گا تو اللہ تعالیٰ اس کوماں باپ کا فرمانبر دار لکھ دیں گے۔

# حضرت عائشه كوحضرت خديجه پرغيرت

#### حدیث ۳۲۴

وعن عائشة (﴿ ) قالت:مَاغِرُتُ عَلَىٰ أَحَدِيِّن نِّسَاء النَّبِيِّ ( اللَّيْ ) مَاغِرُتُ عَلَى خَدِيْجَة (﴿ )، وَمَا رَأَيْجُهَا قَطُ، وَلَكِنُ كَانَ يُكُثِرُ ذِكْرَهَا، وَرُبَّمَا ذَحُ الشَّاةَ، ثُمَّ يُقَطِّعُهَا أَعْضَاءُ ثُمَّ يَبْعَعُهَا فِي صَدَاثِقِ خَدِيْجَةَ، فَرُبَّمَا قُلْتُ لَهُ: كَأَنُ لَمْ يَكُنْ فِي اللَّذِيَا الرَّا خَدِيْجَةُ! فَيَقُولُ: إِنَّهَا كَانَتْ وَكَانَتْ وَكَانَ لِيُ مِنْهَا وَلَدُ.

وفى رواية: وَإِنْ كَانَ لَيَنْ بَحُ الشَّاءَ فَيُهْدِئَ فِي خَلا يُلِهَامِنُهَا مَا يَسَعُهُنَّ ـ

وفى رواية :كَانَ إِذَاذَ بَحَ الشَّاةَ يَقُولُ: أَرُسِلُو الْهَا إِلَى أَصْدِقَاء خَدِيْجَةَ.

وفى رواية قَالَتْ:إِسْتَأْذَنَتْ هَالَةُ بِنْتِ خُوَيُلِرِأُخْتُ خَرِيْجَةَعَلَىٰ رَسُولِ اللهِ (اللهِ اللهِ اللهُ وَعَرَفَ اسْتِثَلَانَ خَرِيْجَةَ،فَارْتَاحَلِنْلِكَ فَقَالَ:أَللَّهُمَّ هَالَةُ بِنْتُ خُوْيَلِدٍ.

تر جمہ: حضرت عائشہ (رہ فی فرماتی ہیں کہ نبی کریم (رہ فی فیم) کی ازواجِ مطہرات میں کسی پر مجھے اتنی غیرت نہیں آئی جائن غیرت نہیں آئی جائن کے دیے اس کی وجہ سے کہ ساتھی خہیں ۔اس کی وجہ سے کہ

نبی کریم (علیم) کثرت سے ان کا تذکرہ کرتے تھے،اور کبھی آپ (علیم) بکری ذی فرماتے تواس کے چھوٹے چھوٹے چھوٹے گلڑے کرکے حضرت خدیجہ کی سہیلیوں کے یہاں وہ گوشت بھیجے تھے۔ تومیں کبھی یہ کہتی تھی کہ خدیجہ کے علاوہ دنیامیں کوئی عورت ہی نہیں ہے؟ حضور (علیم) فرماتے کہ وہ ایسی تھی،ایسی کھی،(یعنی ان کی خوبیوں کا تذکرہ فرماتے تھے )اور میری ساری اولاد انہیں سے ہے۔ایک مرتبہ ام الموسین حضرت خدیجہ رہائی کبن حضرت ہالہ (جھی) نبی کریم (علیم) کی بہن حضرت خدیجہ کااستیزان یاد آگیا،آپ (علیم) کی طبیعت میں مسرت کی ایک لہردوڑ گئی اور فرمایا کہ خدیجہ کی بہن ہالہ معلوم ہوتی ہے۔

افاوات: کسی کی ایک سے زیادہ بیویاں ہوں توان میں آپس میں رقابت کا معاملہ چلتا ہے، اگر شوہر نے کسی ایک کی ذراسی تعریف کردی تودوسری کے دل میں یہ خیال پیدا ہوتا ہے کہ اس کی اتنی تعریف کیوں کردی۔ تو حضرت عائشہ (ریبی) فرماتی ہیں کہ نبی کریم (ریبیی) کی بیویوں میں کسی پر مجھے اتنی غیرت نہیں آئی جتنی حضرت خدیجہ پر غیرت آئی، حالانکہ میں نے ان کودیکھا بھی نہیں ،اس لیے کہ حضرت خدیجہ کی وفات کے دوسال بعد نبی کریم (ریبیی) کا نکاح حضرت عائشہ سے ہوا اور پھرر خصتی تو مدینہ منورہ آکر ہوئی تھی۔اب یہ غیرت کیوں آئی؟ اس کی وجہ وہ خود فرماتی ہیں کہ نبی کریم (ریبیی) کشرت سے ان کا تذکرہ کرتے تھے کہ خدیجہ الیمی تھی، خدیجہ الیمی تھی، خدیجہ الیمی تھی، خدیجہ الیمی تھی۔ پھر فرماتی ہیں کہ بھی آپ کرتے تھے کہ خدیجہ الیمی تھیء تھے۔ کی سہیلیوں کو تلاش کرکرکے ان کے یہاں وہ گوشت جھوٹے چھوٹے گلڑے کرکے حضرت خدیجہ کی سہیلیوں کو تلاش کرکرکے ان کے یہاں وہ گوشت جھیج تھے۔

# جارے معاشرہ کی ایک خرابی اور اس کاعلاج

ہمارے معاشرہ میں ایک خرابی ہے بھی ہے کہ اگر آدمی کبھی ماں باپ کے تعلق والوں کے ساتھ حسنِ سلوک کرتاہے توبیوی نیج میں آڑے آتی ہے،وہ یوں کہتی ہے کہ فلال کواتنا دینے کی کیاضرورت ہے؟اوراگر بیوی کے رشتہ داروں کے ساتھ سلوک کرنا چاہتا ہے تومال باپ اس کے آڑے آتے ہیں کہ ایساکیوں کرتاہے؟یہ دونوں طریقے غلط ہیں۔شریعت نے دونوں کے ساتھ حسنِ سلوک کی تاکید فرمائی ہے،جس کا جیسا مقام ومرتبہ ہواس کے مناسب، اورجس کی جیسی رشتہ داری ہواس کی اسی حیثیت کے مطابق بھلائی کامعاملہ کرنا چاہیے۔

ہاں!اگراپ ماں باپ کاحق ادا نہیں کر تااور بیوی کے ماں باپ کے ساتھ مجلائی کا سلوک کر تارہتاہے توبیہ اس کے لیے عیب کی چیزہے، لیکن یہ جوکام کررہاہے وہ براکام تو نہیں کررہاہے،اس لیے اس کو سمجھایاجائے گاکہ بیوی کے ماں باپ توایک نسبت کی وجہ سے آئے ہیں، براہ راست تیرے ماں باپ کاحق تجھ پر زیادہ ہے۔ تواُس سے بھی اس کوروکنا نہیں ہے بلکہ اِس پر بھی آمادہ کرناہے کہ جب تواس سے کم درجہ کی چیز کا خیال رکھ رہاہے تواوپر کے درجہ کی چیز کا خیال تو تجھے بطریقہ اولی رکھناچاہیے۔ابیا نہیں کہناچاہیے کہ وہ مت کراور یہ کر۔ محاشرہ کی اس خرابی کودور کرنے کی آسان صورت یہی ہے کہ اگر وہ بیوی کے رشتہ داروں کے حقوق میں کو تاہی کر تاہوتوماں باپ خود کہیں کہ تم وہاں کیوں نہیں جاتے؟ اوران کاحق کیوں ادا نہیں کرتاہی کرتاہوتوماں باپ خود کہیں کہ تم وہاں کیوں نہیں جاتے؟

توبیوی اور بیوی کے رشتہ داروں کوچاہیے کہ وہ کہیں کہ بھٹی!تم ہمارے ساتھ تواچھا معاملہ کرتے؟ کرتے ہواوراپنے مال باپ، بھائیوں بہنوں اور پھو پھیوں کے ساتھ ایسا معاملہ کیوں نہیں کرتے؟ ان کے ساتھ توزیادہ اچھا سلوک کرنا چاہیے۔اگر ایسا طریقہ اپنایا جائے تو آپ ہی آپ معاملہ سدھر جائے گا۔

# کسی کی بد عملی شہبیں انصاف کے تقاضوں سے نہ ہٹاوے

اس کے برخلاف ہمارے یہاں تو کوشش یہ ہوتی ہے کہ یہ ہمارا کیلے کابن کر رہ جائے، جب الی کوشش کریں گے تووہ آپ کا بھی نہیں بنے گا،اس لیے کہ جو اپنے مال باپ کا نہیں بنا؛وہ آپ کا کاہے کو بنے گا؟ سیر تھی بات ہے۔اس کیے یہ طریقہ غلط ہے اور شریعت اس چیز كى كسى حال مين اجازت نهين ويتي ﴿وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمِ عَلىٰ أَنْ لاَّ تَعْدِلُوْ الْمُوافُوا أَقْرَبُ لِلتَّقُوٰى ﴾ کسی قوم کی خرابی اور بد عملی شہیں انصاف کے تقاضوں سے نہ ہٹاوے لینی مثلاً بیوی اوراس کے گھروالوں نے بدسلوکی کی ہے تو اس کامطلب یہ نہیں ہے کہ آپ اپنے بیٹے سے یول کہیں کہ ان کے ساتھ تعلق مت رکھو، یاماں باپ نے بیوی کے ساتھ کوئی برامعاملہ کیاہے تو بیوی کویہ حق نہیں ہے کہ وہ شوہر سے کھے کہ مال باپ کے ساتھ بھلائی مت کرو ایہ انصاف کے تقاضہ سے بٹنے والی بات ہے۔انصاف کا تقاضہ توبہ ہے کہ ہر ایک کے حق کو ادا کیا جائے،اگر آپ کے ساتھ کوئی کو تاہی ہوئی ہے تواس کامطلب یہ نہیں ہے کہ آپ انقامی کارروائی شروع کردیں، انقامی کارروائی شروع کرنایہ براخطرناک کام ہے۔اللہ تعالی ہی سب

کی حفاظت کرے کہ الی ہی بدلہ کی کارروائی اگراللہ تعالیٰ ہم سے کرنے لگیں توہمارے لیے توجینا دو بھر ہوجائے۔

### بنده طانت ِانتقام نه دارد

حضرت خواجہ محمد معصوم صاحب سر ہندی (ﷺ) حضرت مجد دالف ثانی ( ﷺ) کے صاحبزادے اور جانشین اینے مکتوبات میں اپنے متعلق لکھتے ہیں کہ ''بندہ طاقت ِ انتقام نہ دارد'' بندہ انتقام لینے کی طاقت نہیں رکھتا۔ گویایہ تو آدمی کو سوچنا ہی نہیں چاہیے، اگر کسی نے کوئی غلط حركت كى تواس كا خميازه وه خود بھكتے گا،انتقامی كارروائی كرنانو گويا قانون اينے ہاتھ ميں لينا ہے۔اوریہ یادرہے کہ دنیاکی کوئی بھی حکومت یا مینجمنٹ اس بات کو برداشت نہیں کرے گا کہ اس کے ماتحتوں میں سے کوئی آدمی قانون کواینے ہاتھ میں لینے کی کوشش کرے۔ہم بھی اگرانتامی اوربدلہ کی کارروائی پر اتر آتے ہیں تودر حقیقت ہم بھی اللہ تعالیٰ کے قانون کوہاتھ میں لینے کی کوشش کرتے ہیں، پھر اللہ تعالیٰ کے یہاں بخشے نہیں جائیں گے۔اور پھر کسی نے اگر غلطی کی تواپنامزاج معاف کرنے کابنایاجائے، یہ سوچناچاہیے کہ اگراس کوہم معاف کریں گے تواللہ تعالی ہمارے گناہوں کو معاف کرے گا،ہم نے بھی تواللہ تعالی کی بڑی نافرمانیاں کی ہیں۔ خير!بات دور نكل گئي۔

# بیوی کی سہیلیوں کے ساتھ حسن سلوک کرنا

یہاں بات یہ چل رہی تھی کہ نبی کریم (علیہ) اگر بکری ذیج فرماتے ہے، تواس کے چھوٹے چھوٹے گھڑے کرکے حضرت خدیجہ (جا) کی سہیلیوں میں تقسیم فرماتے ہے، حالانکہ ان کے انتقال کو کئی سال ہو چکے تھے۔ حضرت عائشہ (جا) فرماتی ہیں کہ جب نبی کریم (علیہ) حضرت خدیجہ کا تذکرہ فرماتے تومیں کبھی یہ کہتی تھی کہ خدیجہ کے علاوہ دنیامیں کوئی عورت ہی نہیں ہے؟ حضور (علیہ) جواب میں فرماتے کہ وہ ایسی تھی، ایسی تھی، یعنی ان کی خوبیوں کا تذکرہ فرماتے تھے، اور کبھی حضور (علیہ) خاص یہ چیز فرمایاکرتے تھے کہ میری ساری اولاد آئیس سے ہے سوائے حضرت ابراہیم (جا) کے، کہ وہ ماریہ قبطیہ (جا) سے تھے، باتی حضرت فدیجہ کے علاوہ کسی ازواج مطہر ات سے آپ کی کوئی اولاد نہیں ہوئی۔

حضرت عائشہ ﴿ اللهِ عَلَيْهِ ﴾ فرماتی ہیں کہ ایک مرتبہ اُم الموسمنین حضرت خدیجہ ﴿ اللهِ عَلَيْهِ ﴾ کی بہن حضرت ہالہ ﴿ اللهِ عَلَيْهِ ﴾ کی بہال تشریف لائیں اور انہوں نے گھر میں آنے کے لیے باہر سے اجازت طلب کی، ان کی آواز حضرت خدیجہ کی آواز سے ملتی جلتی تھی، اس آواز کو سن کرنبی کریم ﴿ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ مَلَى اللهِ مَلْمَ مَلَى اللهِ مَلْمَا عَلَى اللهِ مَلَى اللهِ مَلْمَ مَلَى اللهِ مَلْمَ مَلَى اللهِ مَلْمَ مَلَى اللهِ اللهِ مَلْمُ مَلَى اللهِ اللهِ

# نسبت اور تعلق کی وجہ سے چھوٹو س کااکرام کرنا

#### حدیث ۳۲۵

عَنْ أَنْسِ بُنِ مَالِكٍ ﴿ ﴿ فَكَ أَنْ فَرَجْتُ مَعَ جَرِيْرِ بُنِ عَبْيِ اللهِ الْبَجَلِ ﴿ ﴿ فَكَانَ يَغُدُمُنِى فَقُلْتُ لَهُ وَلاَ عَنْ أَنْسِ بُنِ مَالِكٍ ﴿ وَهُ مَا فَي اللهِ وَ اللهِ وَاللهِ وَ اللهِ وَ اللهِ وَاللهِ وَ اللهِ وَاللهِ وَ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

مرجمہ: حضرت انس (راش فرماتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ حضرت جریر بن عبداللہ بحلی (راش کے ساتھ ایک سفر میں فا،اوروہ میری خدمت کرتے تھے۔ میں نے ان سے عرض کیا کہ حضرت! آپ ایسانہ کریں، حضرت جریر (راش کے فرمایا کہ میں نے حضرات ِانصار کودیکھاہے کہ وہ نبی کریم (راس کیا کہ میں نے حضرات ِانصار کودیکھاہے کہ وہ نبی کریم (راس کیا کرتے تھے جب سے میں نے ان کو ایساکرتے دیکھا اس وقت سے قسم کھار کھی ہے کہ ان انصار کے خاندان کاکوئی بھی آدمی ہوگا، میں اس کی خدمت کیا کروں گا۔

افادات: حفرت جریر (رافی) بڑے صحابہ میں سے ہیں، عمر میں بھی حضرت انس (رافی) سے بڑے تھے۔ اوروہ سفر میں حضرت انس کے نہ چاہتے ہوئے بھی ان کی خدمت کرتے تھے، اس پر انہوں نے عرض کیا کہ حضرت! آپ توبڑے ہیں، آپ میرا کام کرتے ہیں تو مجھے بھی شرم آتی ہے، میں آپ کاکام کیا کروں گا۔ تو حضرت جریر (رافی) نے جواب میں فرمایا کہ میں نے مدینہ منورہ کے رہنے والے حضراتِ انصار کو دیکھا ہے کہ وہ نبی کریم (رافیل) کی بہت زیادہ مدداور بڑا اکرام کیا کرتے تھے۔ جب سے میں نے ان کو ایسا کرتے دیکھا اس وقت سے قسم کھا

رکھی ہے کہ ان انصار کے خاندان کاکوئی بھی آدمی ہوگا، میں اس کی خدمت کیاکروں گا۔ چوں کہ حضرت انس رہ انصاری سے اور حضورِاکرم (اللہ) کے ساتھ ان کوجونسبت اور تعلق تھااس کاحضرت جریر (اللہ) نے کتنازیادہ خیال کیا کہ بڑے ہونے اور منع کرنے کے باوجود حضرت انس کی جوچھوٹے سے – خدمت کرتے سے ہمارے اکابر کی یہی تعلیم جے۔اور نبی کریم (اللہ) کی ہدایت اورآپ کے ارشادات سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے۔

آج کل یہ ساری چیزیں ہم نے چھوڑر کھی ہیں اس کا نتیجہ ہے کہ ہمارالورا معاشرہ ٹوٹ پھوٹ کا شکار ہو چکاہے،گھر وں اور خاند انوں میں اور قبیلوں میں کوئی تعلقات باقی نہیں ہیں۔ آپس میں لڑائی جھٹڑے اورایک دوسرے کے ساتھ بد گمانیاں جڑ پکڑ چکی ہیں۔ اگر ان ساری تعلیمات پر عمل کا اہتمام کیاجائے تو بھی بھی آپس کے جھٹڑے اور نزاعات پیدانہ ہوں۔

الله تعالیٰ ہمیں ان ہدایات پر عمل پیراہونے کی توفیق عطافرمائے۔

# اِ كُرَامُ أَهْلِ بَيْتِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ وَبَيّانِ فَضْلِهِ وَبَيّانِ فَضْلِهِ وَبَيّانِ فَضْلِهِ

اہل بیت کے اکرام کی فضیلت

#### بِلِيْلِيْلِ التِّحِرِ <del>الْحِثَّمَ</del> الْعَلَيْلِ التَّحِرِ الْحِثْمَ الْعَلَيْلِ الْعَلَيْلِ الْعَلَيْلِ الْعَلِي

#### ۲۹رمنی 1999۔ء

#### ١٣ رصفر المظفر ٢٠٠٠ - ص

ٱلْحَهُلُ لِلَّهِ نَحْمَلُهُ وَ نَسْتَعِيْنُهُ وَ نَسْتَغْفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوْذُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ اللهِ مِنْ شُرُورِ اللهِ مِنْ شُرُورِ اللهِ مَنْ شُرُورِ اللهِ مَنْ اللهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ وَمَن يُضْلِلُهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ

وَنَشْهَدُانَ لَا إِلهَ اللهَ وَحَمَاهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَنَشْهَدُانَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلَانَا هُحَبَّداً عَبْلُهُ وَرَسُولُهُ تَعْمَدُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَحَمَاهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَنَشْهَدُانَ سَيِّدَانَا وَمَوْلَانَا هُحَبَّداً

صَلَّى الله تَعَالَى عَلَيْهِ وَعَلَى الِهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسُلِّيماً كَثِيْراً كَثِيْراً أمابعن:

أعوذباالله من الشيطان الرجيم، بسمر الله الرحمن الرحيم إَثَمَا يُرِينُ اللهِ لِيُنُهِبَ عَنْكُمُ الرِّجُسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَ كُمْ تَطْهِيْراً .

## اہل بیت کے اکرام کی فضیلت

علامہ نووی ( اللهِ اللهِ عنوان قائم کیا ہے ﴿ کُوَاهُ أَهُلِ بَیْتِ دَسُولِ اللهِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

#### اہل بیت سے کون مرادے؟

اس آیت میں اہل بیت کالفظ استعال کیا گیاہے اس کامصداق کون ہے؟ حضرت عبداللہ بن عباس (رافی اور مجاہدو عکرمہ وغیرہ حضرات سے اس کی تفییر نقل کی گئ ہے۔ حضرت عبداللہ بن عباس (رافی) تو فرماتے ہیں کہ اس آیت میں اہل بیت سے مراد تو ازواحِ مطہرات ہی ہیں،اوراس کی دلیل میں وہ یہ بات ارشاد فرماتے ہیں کہ اس آیت سے پہلے والی اوراس کے بیں،اوراس کی دلیل میں وہ یہ بات ارشاد فرماتے ہیں کہ اس آیت سے پہلے والی اوراس کے بعدوالی آیتوں میں صراحتاً عربی کاصیغہ جمع مونث حاضر استعال کیا گیاہے،اس لیے درمیان میں بعدوالی آیتوں میں مرادہے۔البتہ اس کامطلب یہ نہیں ہے کہ ان کے علاوہ دوسرے لوگ اہل بیت میں سے نہیں ہیں،اس لیے کہ اس کی تفییر کرنے والے خود حضرت عبداللہ بن عباس (رافی) نبی

کریم (عَلَیْمُ) کے چپاحضرت عباس کے صاحبزادے ہیں،اوروہ خود بھی اہلِ بیت میں سے ہیں۔ (تنسیرابن کشیر)

ویسے حدیث سے دیگر حضرات کا بھی اہل بیت میں سے ہوناثابت ہے۔ چانچہ مسلم شریف کی روایت ہے کہ ایک مرتبہ نبی کریم (کھی)بالوں کی بنی ہوئی کالی چادر زیب تن فرما کرباہر تشریف لائے، حضرت فاطمہ (کھی)آئیں توآپ نے اس چادر میں ان کو بھی سمولیا، حضرت علی (کھی) آئیوں کو بھی لے لیا،اور حضرت حسین (کھی) آئے ان کو بھی لے لیا،اور حضرت حسین (کھی) آئے ان کو بھی لے لیا،اور پھر فرمایا کہ اےاللہ! یہ میرے اہل بیت بیں سے بیں (مسلم شریف، ہواکہ یہ حضرات بھی اہل بیت میں سے بیں (مسلم شریف، ہواکہ یہ حضرات بھی اہل بیت میں سے بیں۔ یہاں توبہ بات چل رہی تھی کہ اس آیت میں اہل بیت کاجولفظ استعال کیاگیااس سے کون مرادی تو حضرت ابن عباس (کھی) کی رائے توبہ ہے کہ اس آیت میں توصرف ازواقِ مطہرات بھی مرادییں۔

البتہ دوسری جماعت اس بات کی طرف بھی گئی ہے کہ اس آیت میں نبی کریم (سیالیہ)
کی ازواجِ مطہر ات اوراولاداورآپ کے خاندان والے سب ہی مراد ہیں، اور اس کی دلیل میں
وہ حضرات فرماتے ہیں کہ اس سے پہلی آیتوں میں جہاں ازواجِ مطہر ات کو خطاب ہے وہاں
جمع مؤنث حاضر کاصیغہ "کُنَّ" استعال کیا گیاہے، اوراس کے بعد کی آیتوں بھی وہی صیغہ
﴿کُنَّ استعال کیا گیا، لیکن اس آیت میں جمع مذکر حاضر کا صیغہ ﴿کُمُ استعال کیا گیاہے، اس کی مصلحت ہی ہے۔ گویایہ بتلاناہے کہ صرف ازواجِ مطہر ات ہی نہیں بلکہ نبی کریم (سیالیہ)

کے دوسرے اہلِ خاندان بھی اس میں داخل ہیں،اسی مصلحت کے پیشِ نظراس آیت میں صیغہ بدلا گیاہے۔

اگرچہ بعض حضرات یہ بھی فرماتے ہیں کہ چوں کہ اس آیت میں نبی کریم (ر ایکھ) کو بھی ازواجِ مطہرات کے ساتھ شامل کرنامقصود تھا،اس لیے آپ کے مذکر ہونے کی وجہ سے آپ کوغلبہ دیتے ہوئے جمع مذکر حاضر کاصیغہ استعال کیا گیاہے۔

بہر حال! یہ ایک علمی بحث ہے جو پیش کردی گئی، باقی اتنی بات ضرورہے کہ اہلِ سنت الجماعت کااس بات پر اتفاق ہے کہ اہلِ بیت میں نبی کریم (علیہ) کی ازواجِ مطہر ات اورآپ کے اہلِ خاندان، آپ کی صاحبز ادیاں اوران کی اولاد؛ سب ہی داخل ہیں۔

#### ہر سیدعلوی ہے، لیکن ہر علوی کاسید ہوناضر وری نہیں

سے جو اولاد پیداہوئی وہ علوی تو کہلائے گی لیکن ان کا سیدہوناضروری نہیں ہے،اس لیے ہر سیدعلوی توہے لیکن ہر علوی کاسیدہوناضروری نہیں ۔

میں یہ عرض کررہاتھا کہ نبی کریم (علیہ) کے اہلِ خاندان بنوہاشم بھی اہلِ بیت کا مصداق ہیں۔اب ان میں حضرت عباس (رہیہ) کی اولاد بھی شامل ہے، حضرت حمزہ (رہیہ) کی نسل نہیں چلی۔حضرت علی (رہیہ) کاذکر گذرا۔ان کے ایک بھائی حضرت جعفر اور حضرت عقیل کی اولاد بھی اہلِ بیت میں داخل ہے۔

#### دلوں کے تقویٰ کی بات

﴿ وَمَنْ يُعَظِّمُ شَعَائِرَ اللّٰهِ فَا الْهَائُونِ الْقُلُونِ اللّٰهُ الْوَبِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّٰهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّٰ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللّٰ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ اللللهُ ال

## نی کریم ری کی محبت ایمان کاجزوہے

نبی کریم (ﷺ) کی محبت ایمان کاجزوہے، آپ (ﷺ) کی محبت کے بغیر کوئی آدمی مومن نہیں ہوسکتابلکہ آپ (ﷺ) کی محبت آدمی کواپنی، اپنے مال باپ، اپنی اولاد اور تمام لوگوں کی محبت پرغالب رہنی چاہیے، جب تک کہ یہ محبت غالب نہیں ہوگی تب تک اس کا ایمان کامل نہیں ہوگا۔ویسے نفس ایمان کے لیے محبت ِ رسول توضروری ہے، البتہ باقی تمام محبتوں کے مقابلہ میں نبی کریم (ﷺ) کی محبت کاغالب ہونا؛یہ ایمان کے کمال کے واسطے ضروری ہے۔ حضور ﷺ) کا ارشاد ہے ﴿ لاَیُوْمِنُ أَحَٰلُ کُونَ أَحَٰبُ اِلَیٰہُ مِنْ وَالدِیْ وَوَلَدِهِ وَالدَّاسِ أَجْبَعِیْنَ ﴾ (سن داری۔۱۲۲۱) تم میں سے کوئی آدمی موسمی نہیں ہوسکتا یہاں تک کہ میں (نبی کریم رﷺ) کی ذاتِ اقدس) اس کی میں سے کوئی آدمی موسمی نہیں ہوسکتا یہاں تک کہ میں (نبی کریم رﷺ) کی ذاتِ اقدس) اس کی میں جب نیادہ محبوب نہ ہوجاؤں۔ اور عب نہ ہوجاؤں۔ اور عبی بابل ایمان ہیں ان کوالجمد لللہ فی الجملہ یہ کیفیت حاصل ہوتی ہے۔

## نبی کریم رہے کی محبت سب سے زیادہ ہونے کی دلیل

بعض مرتبہ آدمی یوں سمجھتاہے کہ یہ کیفیت مجھے حاصل نہیں ہے، حالانکہ یہ کیفیت فی الجملہ ہر اہل ایمان کو حاصل ہوتی ہے۔ ایک مرتبہ حضرت مولانامفتی مظفر حسین صاحب کاند ھلوی (ﷺ) کے شاگر دول میں ہیں اور ہمارے کاند ھلوی (ﷺ) کے شاگر دول میں ہیں اور ہمارے اکابر میں تقویٰ کے اعتبارے ان کابڑا اونچامقام ہے، وہ ایک جگہ تشریف لے گئے وہال کے

نواب صاحب نے اس حدیث پریہ سوال کیا کہ حضرت! نبی کریم (مالیہ) کی محبت اپنی، اپنے ماں باپ اورا پنی اولاد کی محبت سے زیادہ ہونی چاہیے، لیکن بہت سے لوگ اس معیار پر بورے نہیں اترتے۔ حضرت مفتی صاحب نے کوئی جواب نہیں دیابلکہ اس حدیث پربیان شروع کیا اور حضورِ اکرم (عَلَيْمًا) کے فضائل و مناقب بیان کرنے شروع کئے،اور بیان کرتے ہوئے در میان میں کہا کہ اچھا! اس بات کو چھوڑو،اور نواب صاحب آپ کے بڑوں کا کچھ تذکرہ موجائے۔ فوراً نواب صاحب کہنے لگے کہ حضرت! نعوذ بالله من ذالک۔الله کی پناہ! نبی کریم (مُنْافِیًا) کا تذکرہ ہورہا تھااور در میان میں آپ میرے خاندان کے بڑوں کی بات کہاں لائے؟ حضرت مفتی صاحب نے کہاکہ اب آپ ہی بتایئے کہ آپ کوبیہ بات گوارہ نہیں ہوئی کہ نبی کریم بڑوں کا تذکرہ کیاجائے؛ توکیایہ اس بات کی دلیل نہیں ہے کہ نبی کریم (منافظ) کی محبت آپ کے دل میں ان تمام لو گوںسے زیادہ ہے۔

یہ اس لیے کہہ رہاہوں کہ بہت سے لوگوں کواشکال رہتاہے۔کسی کی بیوی یابیٹا نعوذباللہ نبی کریم (علیہ) کی شانِ اقدس میں ذراسی ادنی گستاخی کاکوئی لفظ بول دے توکیا وہ آدمی اس کوبرداشت کرے گا؟بالکل نہیں کرے گا۔کیساہی گیاگذرا آدمی کیوں نہ ہو لیکن وہ اس بات پرکوئی نہ کوئی ایکشن ضرور لے گا،یہ خود اس بات کی دلیل ہے کہ ہر مسلمان کے دل میں نبی کریم (علیہ) کی محبت موجودہے۔

#### محبوب سے متعلق چیزوں کی محبت

خیر! نبی کریم (علیم) کی محبت جب تک سب کی محبت پرغالب نه ہووہاں تک آدمی موسمن نہیں ہو سکتا۔اور میں پہلے بھی بتلاچکاہوں کہ جس کے ساتھ بھی آدمی کو محبت ہوتی ہے تواپنے محبوب کا تعلق جن جن چیزوں کے ساتھ ہو تاہے، ان تمام چیزوں کے ساتھ بھی آدمی کے دل میں محبت و تعظیم وعقیدت ہوتی ہے۔اگر آج اس مجلس میں کوئی آدمی ایک کرتہ لے کر آئے اور یوں کیے کہ یہ نبی کریم (عظم) کاکرتہ مبارک ہے، توآب اور میں اس کرتہ کے ساتھ کیامعاملہ کریں گے؟ یااگر حلف کے ساتھ یہ ثابت ہوجائے کہ یہ نبی کریم (علیہ) کا بال مبارک ہے تواس کے ساتھ تعظیم کاجومعاملہ میں اورآپ کریں گےوہ ظاہرہے،مطلب یہ ہے کہ جن چیزوں کو نبی کریم (منابیہ) کے ساتھ کوئی تعلق رہاہےان چیزوں کی محبت و تعظیم اوران کے ساتھ اکرام کا سلوک ہم اینے ایمان کاایک حصہ اور جزو سبھتے ہیں۔اس طریقہ سے جولوگ نبی کریم (ملیلیم) کے ساتھ خاندانی رشتہ و تعلق رکھتے ہیں اور حضورِ اکرم (ملیلیم) کی اولاد میں سے ہیں ان کے ساتھ کس طرح کی تعظیم واکرام کا سلوک کرناچاہیے؛ پیہ بھی کھلی ہوئی بات ہے۔ نبی کریم (مُثَاثِیًا) نے بھی اس کی تاکید فرمائی ہے، چنانچہ اسی سلسلہ میں علامہ نووی (ﷺ) ایک دو روایتیں پیش کرتے ہیں۔

# مقام غديرفم كانطبه

#### حدیث ۳۳۲

عن يزيدين حيّان قالنزائطلَقْتُ أَتَاوَحُصَيْنُ بَنُ سَبْرَةَ وَحَمْرُو بَنُ مُسُلِمٍ آلَى زَيْرِيْنِ أَرْقَمَّ وَشَلُهُ اللهِ (اللهِ اللهِ (اللهِ اللهِ (اللهِ اللهِ (اللهِ اللهِ (اللهِ اللهِ اللهِ (اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ (اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ (اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

وفى رواية:أَلاوَإِنِّ تَارِكُ فِيْكُمْ ثَقَلَيْنِ، أَحَدُهُمَا كِتَابُ اللهِ وَهُوَ حَبُلُ اللهِ، مَنِ اتَّبَعَهُ كَانَ عَلى الْهُدىٰ وَمَنْ تَرَكَهُ كَانَ عَلى ظَلْ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلْمَ اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى الل

تر چمہ: یزید بن حیان کہتے ہیں کہ میں اور حصین بن سبرہ اور عمروبن مسلم (یہ تینوں تابعین میں سے ہیں) حضرت زید بن اُرقم (رائی کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ تو حصین بن سبرہ نے ان سے کہا: اے زید! آپ نے تو بہت بڑی سعادت اور بھلائی پائی ہے، نبی کریم (مالی کیا) کا دیدار کیا، آپ کے ارشادت کوسنا، نبی کریم

بختی حاصل ہوئی۔مطلب یہ ہے کہ آپ کوتو اللہ تعالیٰ نے بہت ساری بھلائیوں سے نوازا، گویا آپ توبڑے صاحب ِقسمت ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اتنی ساری فضیلتیں آپ کوعطا فرمائیں، اس لیے اے زید!آپ نے نبی کریم (علیلہ) سے جو چیزیں سنی ہیں ان میں سے کوئی بات سنایئے۔(اس وقت حضرت زیدبن ارقم ہے،اور نبی کریم (مَنْ اللَّیْمِ) کی صحبت کازمانہ بھی بہت طویل ہو گیا ہے اور نبی کریم (مَنْ اللَّهِمَ ) کے جو ارشادات مجھے یاد تھے ان میں سے بہت کچھ میں بھول چکا ہوں،اس لیے حضورِاکرم (مَثَاثِیمٌ) کی زبانِ مبارک سے سنے ہوئے ارشادات میں سے جو مجھے یادہیں وہ میں تمہارے سامنے پیش کروں گا، ان کو سکر قبول کرلو،اورجو پیش نه کرسکوں ان کو پیش کرنے کا مجھے یابندنہ بناؤ۔اس کے بعدانہوں نے فرمایا: ایک مرتبہ نبی کریم (علیظ) یانی کے ایک چشمہ کے یاس جو مکہ مکرمہ اور مدینہ منورہ کے در میان میں واقع ہے، جس کا نام "فُم" ہے، ہمارے در میانخطبہ دینے کے لیے کھڑے ہوئے، الله تعالیٰ کی حمدوثنا بیان کی اور لوگوں کووعظ ونصیحت فرمائی اور اس میں یہ بھی فرمایا۔اے لوگو سنو!میں ایک انسان ہوں اور اللہ تعالیٰ نے کسی انسان کے لیے دنیامیں ہمیشہ رہنا مقدر نہیں فرمایا، ہرایک کویہاں سے جاناہے، قریب ہے کہ الله تعالیٰ کی طرف سے بلانے والامیرے یاس آجائے اور میں اللہ تعالیٰ کی اس طلب پرلبیک کہوں۔اس لیے میں تمہارے در میان دووزنی اور مضبوط چیزیں جھوڑ کر جارہا ہوں، پہلی تو قر آنِ یاک ہے، اس میں الله تعالیٰ کی طرف سے ہدایت و رہنمائی موجود ہے اوراس میں نوراورروشنی بھی ہے،اس لیے الله تعالیٰ کی کتاب کومضبوطی سے کیڑواوراس پر جے رہو،اس طرح نبی کریم (تالیم) نے مسلمانوں کو قرآنِ یاک پرعمل کرنے کی ترغیب دی اور اُبھارا۔اس کے بعد فرمایاکہ دوسری چیز جو تہہارے در میان جھوڑ کر جارہاہوں وہ میرے خاندان والے اور اہلِ بیت ہیں، میں تم کومیرے گھروالوں کے سلسلہ میں اللہ تعالیٰ کی یاددلاتاہوں،

ان کے ساتھ اگرام اور محبت کا معاملہ کرنا۔ میں تم کو اہل بیت کے سلسلہ میں اللہ تعالیٰ سے ڈراتا ہوں۔
اس پر حضرت حصین بن سبرہ (بیٹ) نے بوچھاکہ اے زید! نبی کریم (بیٹیٹی) کے اہل بیت کون ہیں؟ کیا آپ
کی ازواجِ مطہرات اہل بیت میں سے نہیں ہیں؟ حضرت زید(بیٹی) نے کہاکہ ہاں! آپ کی پاکیزہ بیویاں اہل
بیت میں سے ہیں، اور جن لوگوں پرز کوۃ لیناحرام قرار دیا گیا ہے لیخی بنوہاشم؛ وہ سب حضور (بیٹیٹی) کے اہل
بیت میں سے ہیں۔ پھر انہوں نے بوچھاکہ وہ کون کون ہیں؟ حضرت زید(بیٹی) نے کہاکہ حضرت علی،
حضرت عقیل، حضرت جعفر اور حضرت عباس (بیٹی) کی اولاد؛ یہ سب وہ لوگ ہیں جن کیلیے ز کوۃ لیناحرام
قرار دیا گیاہے، اور وہی نبی کریم (بیٹیٹی) کے اہل بیت ہیں۔

افادات: یہ واقعہ ججۃ الوداع سے واپسی کاہے، نبی کریم (اللہ) نے واپسی کی کی رایا تھا اور وہاں سے واپسی کے بعد تقریبااسی (۸۰) سے نوے(۹۰) دن کے در میان نبی کریم (اللہ کی وفات ہوئی ہے۔ توواپسی میں مقام "خم "میں پانی کاایک چشمہ تھااور وہاں پانی جمع ہوگیا تھا اس لیے اس کو تالاب اور "غدیر خم" بھی کہتے ہیں، مقام مُحُفَّهُ جو شام والوں کی میقات ہے اس کے قریب یہ علاقہ واقع ہے، وہاں نبی کریم (اللہ) نے ایک خطبہ دیا۔

#### خطبه غدير خم كاليس منظر

سیر اور تاریخ کی روایتوں سے معلوم ہو تاہے کہ اس کی بھی ایک وجہ ہوئی تھی۔ حضرت بریدہ اسلمی (ﷺ کی روایت بخاری شریف میں بھی موجود ہے،ان کو کسی وجہ سے حضرت علی (ﷺ) سے بد گمانی ہوگئ تھی،اور حضرت بریدہ (ﷺ) کے دل میں ان کے متعلق کچھ کدورت

اور معمولی سامیل تھا۔ ہوایہ تھا کہ حضرت علی (ﷺ) کو نبی کریم (ﷺ) نے مالِ غنیمت کا خمس وصول کرنے کے لیے یمن بھیجاتھا،اورجس کشکرکے یاس سے بیہ مالِ غنیمت کا خمس وصول كرناتهااس كےسيه سالار حضرت خالد (ﷺ تھے،اسی لشكر میں حضرت بریدہ اسلمی (ﷺ) بھی تھے، حضرت علی ﷺ نے جو خُمس وصول کیااس مال میں جو باندیاں تھیں ان میں سے ایک باندی حضرت علی (ﷺ) نے اپنے استعال کے لیے رکھ لی ویسے مالِ غنیمت کا جو خمس موتا إلى مين المل بيت كالجمي حصم ﴿ وَاعْلَمُوا أَثَّمَا غَنِمْتُ مِنْ شَيْئٍ فَأَنَّ يِلَّهِ مُمُّسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِنِينَ الْقُدْنِی ﴿ (الأنسال ١٠٠٠) اس خمس كایانچوال حصد نبی كريم (تالیم) كے خاندان والول كا بھی ہے،اسی نسبت سے حضرت علی رہے نے اس باندی کو اپنے حصہ میں لیاتھا، لیکن چوں کہ حضرت علی رہے نے دوسروں کے سامنے اس کی وضاحت نہیں کی تھی اس لیے کچھ حضرات کو حضرت علی (ﷺ)کے متعلق بد گمانی ہوئی۔اور حضرت بریدہ (ﷺ)نے حضرت خالد(ﷺ)سے بھی کہا کہ وہ باندی انہوں نے رکھ لی تو حضرت خالد ﴿ اِن کَهَا کَهُ ہاں ! تم حضورِ اکرم (علیہ ا) سے اس کا تذکرہ کرنا۔ خیر!وہیں سے پھروہ لوگ ججۃ الوداع میں پہنچے تھے اوروہاں سے والیمی میں مدینہ منورہ جاتے ہوئے حضرت بریدہ اسلمی (رہے) فرماتے ہیں کہ میں نے موقع دیکھ کرنبی کریم تمہارے دل میں ان کے لیے میل وکدورت ہے؟ انہوں نے کہاکہ ہاں! انہوں نے ایساکیاہے اس لیے میل ہے۔ تونبی کریم (ملیلیم) نے کہاکہ ان کے متعلق اپنے دل میں میل مت رکھو، اس لیے کہ ان کا (حضرت علی کا)حق مالِ غنیمت کے خمس میں اس سے زیادہ ہے جوانہوں

نے لیا ہے۔ انہوں نے یہ جوباندی لی ہے وہ تواپنے حق سے بہت کم ہے، اس سے زیادہ لیت تب بھی ان کے لیے تواجازت تھی۔ ان کے اس فعل پر تم اپنے دل میں کدورت کیوں رکھتے ہو؟ اس کودور کرو۔ حضرت بریدہ (رہے) کہتے ہیں کہ ٹھیک ہے، میں نے دور کردی۔ جب بات صاف ہوگئ تووہاں اب دیر کرنے کا سوال ہی نہیں تھا۔ (جنری شریف، ۱۳۵۰)

#### میں جس کادوست، علی تھی اس کے دوست

اس لیے کہ الی باتیں تو معاشرہ کے اندر پیش آتی ہی رہتی ہیں ،اورآ کندہ اپنے اہل خاندان اوراپنے اہل بیت کے ساتھ لوگوں کو کیامعاملہ کرناچاہیے،اورآنے والی اُمت کو بھی آگاہ کرنے کے لیے نبی کریم (شکا) نے اس مقام ''غدیرِ خُم''پرایک خطبہ دیا،اور اسی تقریر میں نبی کریم (شکا) نے یہ باتیں بھی ارشاد فرمائیں،اوروہ جملہ بھی فرمایا جو روایتوں میں آتا ہے ہمن کُنْکُ مَوْلاہُ وَتُولیہ اُس کے دوست؛ علی اُت ہے ہیں جو آدمی مجھ سے دوستی کا دعویٰ کرتا ہے اس کوچاہیے کہ حضرت علی کو بھی اپنادوست بنائے۔

## شیعوں کی تردید

اس جملہ کی وجہ سے اہلِ سنت اور شیعہ کے در میان میں ایک مسکہ پیدا ہو گیا۔ شیعہ لوگ نعوذ باللہ یوں کہاکرتے ہیں کہ نبی کریم (علیل) کی وفات کے بعد خلافت کے اولین حقد ار

حضرت علی (رہے) ہیں، حضرت ابو بکر، حضرت عمر اور حضرت عثمان (رہے) نے آکر حضرت علی (رہے) کا حق مارا۔ اور وہ لوگ ان حضراتِ خلفائ ثلاثہ کوبر ابھلا بھی کہتے ہیں۔ اہل سنت و الجماعت کا عقیدہ ہے کہ فضیلت اور خلافت کی ترتیب وہی ہے۔

شیعہ اسی روایت سے دلیل کیڑتے ہیں کہ دیکھو!"غدیرِخُم"میں نبی کریم (ملایم) نے جو خطبہ دیاتھا اس میں آپ نے ارشاد فرمایا تھا﴿مَنْ كُنْتُ مَوْلاهُ فَعَلِيٌّ مَوْلاهُ ﴿ مَين جَس كا دوست؛ علی تھی اس کے دوست ہیں۔حالانکہ اسی روایت میں ہے کہ اس کے بعد حضرت عمر الله على الله على الله كومبارك باد دى كه تمهارے متعلق حضور اكرم (الله على نے بہت اونچی بات ارشاد فرمائی۔لیکن اہلِ سنت و الجماعت کاموقف یہ ہے کہ حضور(عظیم) نے بیہ فرمایا کہ میں جس کا دوست، علی بھی اس کے دوست ہیں،اور پھر آپ نے اپنے اہلِ بیت کی فضیلت اوراینے اہلِ خاندان کے ساتھ اچھاسلوک کرنے کی تاکید فرمائی:اس سے یہ کہاں لازم آتاہے کہ نبی کریم (علیہ) کی وفات کے بعد خلافت کے اولین حق دار حضرت علی ہیں؟ اس سے تو یہی سمجھ میں آتاہے کہ حضور یہ فرمانا چاہتے ہیں کہ جومجھ سے محبت کا دعویٰ ر کھتا ہو،اس کوچاہیے کہ وہ حضرت علی (ﷺ) سے بھی محبت کرے، چول کہ حضرت بریدہ (ﷺ) والاواقعہ پیش آیاتھا،اسی مناسبت سے یہ ارشاد فرمایاتھا کہ ان کے متعلق دل میں کسی طرح کا میل نہیں رہناچاہیے، چاہے کچھ بھی بات پیش آجائے،اس لیے اس روایت سے شیعوں کاپیہ دلیل کیرنادرست نہیں ہے۔ بلکہ اس خطبہ میں تو تمام صحابہ موجود تھے۔روایتوں میں آتاہے کہ نبی کریم (علیہ) کی آخری بیاری میں حضرت عباس (والله)نے حضرت علی (والله) سے کہاکہ ویکھو! نبی کریم (ایک کی طبیعت مبار کہ کچھ ٹھیک ہو رہی ہے، لیکن اس سے بے فکر مت ہو جانا، آپ کاوقت موعود اب قریب آچکا ہے، اس لیے چلو! چل کر پوچھ لیں کہ آپ کے بعد عکومت کی باگ ڈور کس کے ہاتھ میں رہے گی، اس لیے کہ ہوتا یہ ہے کہ جو حاکم ہوتا ہے اس کے بعد اس کی اولادہی آتی ہے، اس لیے حضرت عباس (رہے) نے یہ کہا کہ چل کر پوچھ لیں، اگروہ بنوہاشم ہی میں ہے تب توچل جائے گا، اوراگروہ دو سروں کے پاس ہے توہم حضور (ایک سے بات کے ساتھ حضور (ایک سے بات کہا کہ میں تو نہیں آؤں گا، اگر حضور (ایک نے ساتھ اچھاسلوک کریں۔ حضرت علی (رہے) نے کہا کہ میں تو نہیں آؤں گا، اگر حضور (ایک نے منع کر دیا کہ بنوہاشم میں نہیں ہے تو پھر بھی کوئی نہیں دے گا۔ (جنری شریف )

اس سے یہ بات صاف ہوجاتی ہے کہ اگر اس خطبہ کا یہی مقصدہو تاتوحظرت علی رہے کہ کہتے کہ پوچھنے جانے کی کیا ضرورت ہے، آپ کوتو معلوم ہی ہے، آپ خود بھی اس وقت موجود سے جب حضور (علیہ) نے یہ فرمایاتھا ﴿مَنْ کُنْتُ مَوْلاهُ فَعَلِی مَوْلاهُ اس سے ہمارا حق بنتا ہے۔جب یہ حضرات خوداس جملہ سے اپناحق نہیں سمجھے تو پھر دوسرے لوگ اس سے ان کاحق کیسے ثابت کرتے ہیں؟اور بھی باتیں ہیں۔ضمناً یہ بات آگئ تومیں نے مناسب سمجھا کہ کچھ باتیں پیش کردوں۔

#### اہل بیت کے بارے میں تاکید

میں یہ عرض کررہاتھاکہ نبی کریم (ﷺ) نے یہ خطبہ ججۃ الوداع سے والی میں مقام "غدیرِخُم" میں دیا، اس خطبہ کے کچھ اجزاء کو حضرت زیدبن اُرقم (ﷺ) نقل کررہے ہیں۔ فرماتے ہیں کہ نبی کریم (ﷺ) نے اللہ تعالیٰ کی حمدوثنا بیان کی اورلوگوں کو وعظ و نصیحت فرمائی اور اس میں یہ بھی فرمایا کہ اے لوگوسنو! میں ایک انسان ہوں اوراللہ تعالیٰ نے کسی انسان کے لیہ دنیامیں ہمیشہ رہنامقدر نہیں فرمایا، ہرایک کویہاں سے جانا ہے، قریب ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے بلانے والامیرے پاس آجائے اور میں اللہ تعالیٰ کی اس طلب پر لبیک کہوں، طرف سے بلانے والامیرے پاس آجائے اور میں اللہ تعالیٰ کی اس طلب پر لبیک کہوں، گویا آپ (ﷺ) نے پہلے ہی اس بات سے باخر کردیا کہ میرا دنیاسے رخصت ہونے کازمانہ قریب آگیا ہے، چنانچہ ججۃ الوداع سے واپی ہی میں حضرت جر ئیل (ﷺ) نے آگر آپ کوبتلادیا قاکہ اب آپ کی وفات کاوقت قریب آچکا ہے۔

اور فرمایا کہ میں تمہارے در میان دووزنی اور مضبوط چیزیں چھوٹر کرجارہاہوں پہلی تو قرآنِ
پاک ہے، اس میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہدایت ور ہنمائی موجودہے اور اس میں نوراور
روشن بھی ہے،اس لیے اللہ تعالیٰ کی کتاب کو مضبوطی سے پکڑواوراس پر جے رہو،مطلب یہ
ہے کہ اس میں جواحکام دیئے گئے ہیں ان پرپورے طور پر عمل کرو، اس طرح نبی کریم
(اللہ) نے مسلمانوں کو قرآنِ پاک پر عمل کرنے کی ترغیب دی اور اُبھارا اس کے بعد فرمایا کہ دوسری چیزجو تمہارے در میان چھوٹر کر جارہاہوں وہ میرے خاندان والے اور اہل بیت ہیں، میں

تم کومیرے گھروالوں کے سلسلہ میں اللہ تعالیٰ کی یاد دلاتا ہوں یعنی ان کے حقوق کی ادائیگی کے معاملہ میں اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہنا،ان کے حقوق کواداکرنے میں کوتاہی مت کرنا،ان کے معاملہ میں اللہ تعالیٰ سے کے ساتھ اکرام اور محبت کامعاملہ کرنا،میں تم کو اہل بیت کے سلسلہ میں اللہ تعالیٰ سے ڈراتاہوں۔

#### اہلِ بیت کامصداق

اس پر حضرت حصین بن سبرہ (رہے) نے پوچھاکہ اے زید! نبی کریم (رہے) کے اہل بیت کون ہیں؟ کیا آپ کی ازواج مطہرات اہل بیت میں سے نہیں ہیں؟ حضرت زید (رہے) نے کہا کہ ہاں! آپ کی پاکیزہ بیویاں اہل بیت میں سے ہیں، اور جن لوگوں پر زکوۃ لینا حرام قرار دیا گیا ہے لینی بنوہاشم؛ وہ سب حضور (رہے) کے اہل بیت میں سے ہیں پھر انہوں نے پوچھاکہ وہ کون کعنی بنوہاشم؛ وہ سب حضور (رہے) کے اہل بیت میں سے ہیں جمر تحضرت جعفر اور حضرت عباس کون ہیں؟ حضرت زید (رہے) نے کہا کہ حضرت علی، حضرت عقیل، حضرت جعفر اور حضرت عباس (رہے) کی اولاد؛ بیہ سب وہ لوگ ہیں جن کے لیے زکوۃ لینا حرام قرار دیا گیا ہے اور وہی نبی کریم (رہے) کے اہل بیت ہیں۔

بہر حال! نبی کریم ( اللہ) نے اس حدیث میں اپنے اہلِ بیت کے ساتھ حسنِ سلوک اور محبت کامعاملہ کرنے کی بڑی تاکید فرمائی ہے۔

# اگر نبی کریم رہے کی روحانی توجہات چاہئیں

#### حدیث ۳۲۸

ۅؘعَن بْنِ عُمَرَ (﴿ عَنْ أَبِ بَكْرِن الصِّلِيْقِ (﴿ مَوْقُوفاً عَلَيْهِ أَنَّهُ قَالَ: أُرُقَبُوا مُحَمَّلاً اللَّمُ إِنَّ أَهْلِ بَيْتِهِ (رواه البخاري) معنى أُرُقُبُوا:رَاعُوهُ وَاحْتَرِمُوهُ وَأَكْرِمُوهُ } \_

ترجمہ: حضرت ابو بکر صدیق (رش) کا مقولہ ہے کہ نبی کریم (سَلَیْظِ) کے اہلِ خاندان اور آپ کے اہلِ بیت کے سلسلہ میں حضورِ اکرم (سَلَیْظِ) کا خیال رکھیو۔

افادات: یہ روایت بخاری شریف میں موجود ہے۔ یعنی حضور (علیہ) کو سامنے رکھتے ہوئے آپ کے خاندان والوں کے ساتھ محبت واکرام کا، خدمت اور بھلائی کاسلوک کرتے رہیو، ان کے حقوق کو ادا کرتے رہیو۔

اسی لیے علاء نے لکھاہے کہ نبی کریم (علیہ) کے جواہل بیت، خاندانِ بنوہاشم اور سادات ہیں اس کے ساتھ نہایت ہی اکرام واحرام کامعاملہ کرناچاہیے اور جیساکہ میں پہلے بتلاچکاہوں کہ سادات کالفظ تو نبی کریم (علیہ) کی اولاد جو حضرت فاظمہ (جی کے واسطہ سے چلی ہے اس کے سادات کالفظ تو نبی کریم (علیہ) کی اولاد جو حضرت فاظمہ (جی اس میں ان کے علاوہ حضرت علی (جی لیے بولاجاتا ہے۔لیکن اہل بیت کامفہوم زیادہ عام ہے، اس میں ان کے علاوہ حضرت علی (جی کی دو سری بیویوں سے جو اولاد ہیں، اسی طرح حضرت عقیل (جی اور حضرت جعفر (جی جو حضرت علی (جی کی دو سری بیویوں سے جو اولاد ہیں، اسی طرح حضرت عباس (جی جو نبی کریم (علیہ) کے چاہیں ان کی اولاد یا حضرت عباس (جی جو نبی کریم (علیہ) کے چاہیں ان کی اولاد کی بڑی اولاد کئی داخل ہے، اور یہ سب اہل بیت کہلاتے ہیں، ان تمام کے حقوق اداکرنے کی بڑی اولاد کی داخل ہے، اور یہ سب اہل بیت کہلاتے ہیں، ان تمام کے حقوق اداکرنے کی بڑی

تاکید آئی ہے،ان کے حقوق کی ادائیگی میں کو تاہی نہیں ہونی چاہیے،ان کے ساتھ آدمی جتنا بھلائی اوراحیان کا سلوک کرسکتاہو،اس میں اپنی طرف سے کی نہ کرے،بلکہ ان کے ساتھ حضوراکرم (علیہ) کی نسبت سے جتنا بھی محبت واکرام کامعاملہ کیاجائے گا،نبی کریم (علیہ) کی روحانی توجہات اتنی ہی زیادہ اس کوحاصل ہوں گی۔ آج بھی جولوگ اس قسم کامعاملہ کرتے ہیں اس کا نتیجہ بھلائی اوربرکت کی شکل میں اور نبی کریم (علیہ) کی طرف سے خواب میں بشارت کی صورت میں محسوس کرتے ہیں۔

چنانچہ حضرت مولانامفتی مرغوب احمد صاحب لاجپوری (رئیسیّ) کی ایک کتاب ''سفینۃ الخیرات ''ہے،اصل تواردومیں تصنیف فرمائی تھی، گجراتی میں بھی ترجمہ ہو کرشائع ہو چکی ہے، اس کتاب میں انہوں نے اس قسم کے کئی واقعات ذکر کئے ہیں۔ویسے علامہ سیوطی (رئیسیّ) کی بھی اس سلسلہ میں کئی کتابیں ہیں،اوراب تواس موضوع پراور بھی بہت سی کتابیں شائع ہوئی ہیں۔ جن میں اس قسم کے واقعات ذکر کئے گئے ہیں۔

#### آج ہم تمہاری عزت افزائی کرتے ہیں

اسی کتاب میں ایک واقعہ حضرت جنید بغدادی (ﷺ) کا لکھاہے۔ حضرت جنید بغدادی (ﷺ) کا سلسلوں میں آتے ہیں، بزرگوں میں ان کابڑا اونچا مقام ہے،ان کو "سیدالطائفہ "کہاجاتاہے، یعنی صوفیوں کی جماعت کے سردارہیں، تصوف کے ہرسلسلہ میں چاہے وہ چشتیہ ہو، قادریہ ہو،سہر وردیہ ہو، یا نقشبندیہ ہو؛ تمام سلسلوں میں ان کانام آتا ہے۔

ان کے حالات میں لکھاہے کہ پہلے شاہی پہلوان اور کشتی باز تھے، اور آپ جانتے ہیں کہ شاہی پہلوان کے لیے تنخواہ تو ہوتی ہی ہے اور ساتھ ہی ساری سہولتیں اور ہر طرح کی فیسلیٹی بھی مہیاہوتی ہیں۔ ایک مرتبہ ایک اجنبی مسافرعام جسمانی بناوٹ کا آیا، دبلا پتلا آدمی تھا،اس نے آ کر چیلینج کیا کہ میں شاہی پہلوان کوچت کر سکتا ہوں۔لو گوںنے اس سے کہا کہ تم نے جنید کود یکھا بھی ہے؟وہ تو بڑے ہٹے گئے،اور بڑے مضبوط و تنومنداور بڑے ڈیل ڈول والے آدمی ہیں تم توان کی ایک انگلی سے ہی چت ہوجاؤگے،ان کوچت کرنے کادعویٰ کہاں کرتے ہو، اس نے کہا کہ میں چیلنج کرتا ہوں۔ یہ بات خوب پھیلی اور بادشاہ تک بھی پہنچی، جب اس نے شاہی پہلوان کو چیلنج کیا تو اس کو کیسے برداشت کیاجا سکتا تھا، لو گوں نے اس کو بہت ہی سمجھایا کہ یہ حماقت کہاں کرتے ہو؟ لیکن اس نے کہا کہ نہیں! مجھے تومقابلہ کرناہی ہے، چنانچہ مقابلہ طے ہوا، اور تاریخ اوروقت طے ہو گیا،اطراف بستی اور دارالسلطنت کے تمام لوگ، اور جن جن لو گول کو پتہ چلا؛سب ہی وقت پر پہنچ گئے اور بہت بڑا مجمع جمع ہو گیا، حضرت جنید جو پہلوان تھے وہ بھی مقابلہ کے لیے آئے،اور ادھر سے یہ آدمی بھی آئے، جب دونوں اکھاڑے کے میدان میں آمنے سامنے پہنچے تومقابلہ شروع ہونے سے پہلے حضرت جنید کے کان میں اس آدمی نے یوں کہا کہ میں آلِ رسول ہوں اور قسمت کامارا ہوا پریشان حال ہوں،اور میں نے یہ سب اس کیے کیاہے کہ اس مقابلہ کے بہانے سے میری عزت بڑھے اور مجھے کچھ انعام ملے، اب سارے معاملہ کو سنجالناتمہارے ہاتھ میں ہے۔ بس! اس گفتگو کے بعد مقابلہ شروع ہواتو حضرت جنید چت پڑ گئے، لو گول میں شور مج گیا کہ ایسے شاہی پہلوان جس کو آج

تک کوئی چت نہ کر سکا، آج کیسے چت ہو گئے؟اوراییا ہو تاہے کہ جب کوئی بات خلافِ توقع پیش آتی ہے تو کہاجاتا ہے کہ پھر سے مقابلہ ہو، جیسے بچے جب کھیلتے ہیں اور پہلی بال پرجب اسٹامپ اُڑجائے تو کہتے ہیں کہ ٹرایل بال تھی،ایس بات ماننے کے لیے کوئی تیار نہیں ہو تا۔اسی طرح یہاں بھی کسی کی سمجھ میں نہیں آرہاتھااس لیے کہاکہ پھر سے مقابلہ ہو۔چنانچیہ پھرسے مقابلہ ہوا توروبارہ وہ چت ہو گئے، تیسری مرتبہ مقابلہ ہوا تو تیسری مرتبہ بھی چت ہو گئے،اب تو کوئی گنجائش ہی نہیں تھی،حالانکہ شاہی پہلوان کا اس طرح چت ہوجانا بڑی ذلت کی بات تھی۔خیر! اس آدمی کی جیت کااعلان ہو گیا اوراس کوبڑاانعام دیا گیااور شاہی جوڑا دیا گیااور بڑی عزت ہوئی۔بعد میں بادشاہ نے حضرت جنیدسے یو چھاکہ کیابات تھی، آپ پرائی کیا افتاد پڑی تھی کہ تین تین مقابلے اورراؤنڈ ہوئے اور تینوں ہی میں آپ ہار گئے اور چت ہو گئے؟اس پرانہوں نے جو حقیقت تھی وہ بتلائی کہ اس نے مجھے یہ کہا تھااور میری غیرت نے یہ گوارہ نہیں کیا کہ اس کے سامنے میں مقابلہ جیت جاؤں۔بادشاہ کو بھی بڑا تعجب ہواکہ ایس بے نفسی کامعاملہ کیاکہ اتنے بڑے مجمع کے سامنے جت ہوکر نبی کریم (علیم) کی آل کے احترام کے لیے اپنی ذلت کو گوارہ کر لیا۔ اور میہ بہت بڑی بات تھی۔

خیر!اسی رات کو حضرت جنیدنے خواب میں نبی کریم (الله کوریکھاکہ آپ نے فرمایاکہ اے جنید!آجاؤ، جس طرح تم نے میری آل کا اکرام کیاہے، اوران کی عزت افزائی کی ہے؛ آج ہم تمہاری عزت افزائی کرتے ہیں۔اور پھرنبی کریم (الله کا کے اپنے سینے سے ملالیا۔اس کے بعد جب صبح کواٹھے تو پھران کار جمان اس پہلوانی سے ہٹ کر اللہ تعالی کی عبادت کی طرف ہوا،

اور حضرت سری سقطی (ﷺ) کی خدمت میں پہنچ، اور وہ اونچامقام حاصل کیا کہ آج تمام سلسلوں میں بڑے قرار دیئے جاتے ہیں۔ تودیکھئے!ان کویہ مقام آخر کیسے حاصل ہوا۔ کبھی ایسا ہو تاہے کہ ایک اچھے جذبہ سے کیا ہواکوئی معمولی ساکام آدمی کی زندگی کے دھارے کوبدل دیتاہے۔

# سادات كاخيال ركف كاانعام

ایک اورواقعہ کھاہے: ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ فج کے ارادے سے میں نے پانچ سودر ہم جمع کئے تھے،ویسے فرض حج توادا کر چکاتھا، نفلی حج کے لیے جاناچاہتا تھا اور ہمارے علاقہ کے لوگ اسی دن روانہ ہونے والے تھے،وہ یانچ سودرہم لے کرمیں بازار میں کچھ ضروری سامان خریدنے کے لیے نکلا،راستہ میں ایک عورت ملی،اس نے کہا کہ میں سادات میں سے ہول ،میری بچیال گھر پر بھو کی ہیں اور میں ضرورت مند ہول، آپ میری ضرورت پوری کردیجئے۔انہوں نے اسی وقت پانچ سو درہم کی وہ تھیلی اس کے حوالہ کردی۔وہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی نے میرے دل میں بھی ایسااطمینان و سکون عطافرمایا کہ حج کاوہ جذبہ بھی دور ہو گیااور مجھے اسی پر سکون مل گیااوروہ قافلہ روانہ ہو گیا۔ پھر جب میرے شہر کے وہ لوگ جج سے واپس آئے تومیں ان کے استقبال کے لیے گیا، اس زمانہ میں دستور تھا كه لوگ حاجيوں كودعادية تھے: "بَارَكَ الله فِي تَجِيُّكُمْ وَتَقَبَّلَ الله سَعْيَكُمْ" الله تعالى تمهارے جج میں برکت دے، تمہاری کوشش کو قبول فرمائے۔تو میں ان کوبیہ دعادیتاتھاتووہ بھی جواب

میں مجھے یہی دعادیتے تھے، میں جتنے بھی حاجیوں سے ملتاسب مجھے یہی دعادیتے تھے، آخر میں نے ایک سے کہا کہ کیابات ہے؟ آخرتم مجھے یہ دعاکیوں دیتے ہو؟ تووہ کہنے لگا کہ تم تو وہاں جج کے اندر ہمارے ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ سے۔ کہتے ہیں کہ یہ ساراما جرامیری سمجھ میں نہیں آیا۔ رات کونبی کریم (مرابی) کوخواب میں دیکھا، حضور (مرابی) نے فرمایا کہ تم نے میری اولاد کے ساتھ جو معاملہ کیا، اللہ تعالی نے اس کی وجہ سے ایک فرشتہ تمہاری شکل کاپیدا کردیا ہے جو قیامت تک ہرسال تمہاری طرف سے جج کرتارہے گا۔

## شریف زادی سیدانی کادرد انگیزواقعه

ایک اورواقعہ لکھاہے کہ ایک سیرزادے تھے،وہ بلخ میں رہتے تھے،ان کا انقال ہوگیا اورمیراث میں کوئی چیز نہیں چووڑی۔ان کی بیوی بھی سیرانی تھی،اوران کی چیوٹی چیوٹی چیوٹی بھی تھیں۔اس شہر میں مالی غربت کی وجہ سے کوئی رسوائی نہ ہو،اس خیال سےوہ اس شہر کو چیوڑ کر سمر قند چلی گئیں کہ شایدوہاں اللہ تعالی کوئی راستہ نکالے۔جب وہاں پہنچی تو نیا شہر تھا، سر دی کاموسم تھااوراس کے ساتھ بچیاں بھی تھیں،بڑی مفلوک الحال تھی، سر دی سے بچاؤ کے لیاس بھی پورا نہیں تھا،کھانے پینے کی بھی مختاج اور بھوکی تھی۔وہ عورت اپنی بچیوں کو ایک مسجد میں بٹھا کو ایک دیکھا کہ ایک آدمی رئیسانہ ٹھاٹھ کے ساتھ بیٹھا ہوا ہے اور آس پاس لوگ بھی بیٹے ہوئے ہیں۔اس نے پوچھا کہ بیہ کون ہے؟ کسی نے بتایا کہ بیہ اس شہر کاحاکم پاس لوگ بھی بیٹے ہوئے ہیں۔اس نے پوچھا کہ بیہ کون ہے؟ کسی نے بتایا کہ بیہ اس شہر کاحاکم بیٹ ساتھ بیٹی ہوئے ہیں۔اس نے میٹ شریف زادی سیدانی ہوں،مسافر ہوں،میرے ساتھ

بچیاں بھی ہیں جو بھو کی ہیں، سر دی سے بچاؤ کے لیے کیڑوں کی بھی ضرورت ہے، آپ میری مدر سیجئے۔اس حاکم نے جواب میں بوں کہا کہ کیا کوئی گواہ ہے کہ تم سیدانی ہو؟ یا کوئی شہادت ہے؟اس نے کہا کہ یہ نیاشہرہے،اور میں پردیسی ہوں، یہاں مجھے کوئی پہچانتاہی نہیں ہے،تومیں کوئی گواہ لاکر کیسے پیش کروں گی؟اس حاکم نے کہاکہ اس کے بغیر کوئی مدد نہیں مل سکتی۔وہ وہاں سے نکلی،راستہ میں ایک مجوسی،اگنی پوجک، آتش پرست ملا، جس کوہم یارسی کہتے ہیں،وہ اس شہر کا کو توال تھا، بولیس کاہیڈ(ڈی آئی جی) سمجھ لو۔اس عورت نے اپنی بات اس کے سامنے رکھی کہ میں حاکم کے پاس گئی تھی،اس نے توجیھے یہ جواب دیا، اور میرا ایسا ایسا حال ہے۔اللہ تعالیٰ کواس کو توال کے ساتھ خیر منظور تھی، اس نے اسی وقت اپنے نوکر کے ذریعہ ا پنی بیوی کے پاس میہ کہلوایا کہ ابھی اسی وقت فوراً یہاں آؤاوران سیدانی کے ساتھ ان کی بچیوں کے پاس جاؤ،اوروہاں سے ان بچیوں کو لے کر آؤاوراپنے مکان میں الگ کمرہ میں ان کوعزت کے ساتھ رکھو،اوران کابورا اکرام کرو۔چنانچہ اس کے حکم کے مطابق اس کی بیوی اس عورت کے ساتھ گئی، بچیوں کو لے کر آئی، ان کو کھلایا پلایا اور پھران کے لیے نئے كيڑے سلوائے، اور ان كے ليے رہنے كابہترين انتظام كيا۔

اد هريه ہواکہ رات کووہ حاکم جب سوياتوخواب ميں ديکھاکہ ميدانِ حشر قائم ہے اور نبی کريم (علق) کے لواء الحمد کے ينج تمام مسلمان جمع ہورہے ہيں، یہ حاکم بھی اس جھنڈے کے ينج جاناچا ہتا تھاليكن نبی كريم (علق) نے اس كی طرف سے رخ پھيرليا۔ اس نے یہ كہا کہ يارسول اللہ! ميں تو آپ كاامتی ہوں اور مسلمان ہوں۔ نبی كريم (علق) نے فرمايا كہ تيرے يارسول اللہ! ميں تو آپ كاامتی ہوں اور مسلمان ہوں۔ نبی كريم (علق) نے فرمايا كہ تيرے

مسلمان ہونے کی کیاشہادت ہے ؟ کوئی گواہ ہے؟ شہادت لیکر آؤ، یا کسی کوبلاؤجویہ گواہی دے کہ تم مسلمان ہوں یہ کہتاہے کہ میں میدانِ حشر میں مارامارا پھر رہا ہوں کہ کوئی یہ گواہی دینے والامل جائے، لیکن کوئی گواہ نہیں ملا، توپریشان اورعاجز ہوکرواپس آیااور کہا کہ یارسول اللہ! بجھے کوئی گواہ نہیں مل رہاہے جومیرے اسلام و ایمان کے متعلق گواہی دے۔ آپ (گھ) نے فرمایا کہ توشہر کاحاکم تھا، اورسب شہروالے تجھے بچپانتے تھے، اس کے باوجود تجھے ایمان کے متعلق گواہی دینے والاکوئی گواہ نہیں ماتا؛ تو اس بے چاری پردیی عورت کے پاس تواس بات متعلق گواہی دینے والاکوئی گواہ نہیں ماتا؛ تو اس بے چاری پردیس میں اس کے لیے کون گواہی کی گواہی مانگ رہاتھا کہ وہ میری اولاد میں سے ہے؟ پردیس میں اس کے لیے کون گواہی دیے گواہی مانگ رہاتھا کہ وہ میری اولاد میں سے ہے؟ پردیس میں اس کے لیے کون گواہی بہت ہی خوبصورت اور بہت ہی شاندار محل کی طرف اشارہ کیا کہ یہ محل اُس کو توال کا ہے جس نے اس عورت کے ساتھ بھلائی کا معاملہ کیا ہے۔

بس! بیہ جواب آپ (گالیا) کی زبانِ مبارک سے سناکہ اس کی آنکھ کھل گئ۔ اب وہ پریشان ہو گیااور سرپیٹنے لگااور اپنے رخسار پر طمانچے مارنے لگا۔ پھراس نے اپنے لوگوں کو کہا کہ جلدی سے جاوَاوراس عورت کو ٹھونڈو،اوریہ خود بھی اس عورت کو تلاش کرنے کے لیے نکل پڑاکہ وہ عورت کہاں ہے، بے چینی میں اِدھر اُدھر چکرکاٹ رہاتھا، کسی نے بتلایا کہ وہ توفلاں کو توال کے گھر پر گیااور کہا کہ ان سیدانی کواس کی بچیوں کو توال کے گھر پر گیااور کہا کہ ان سیدانی کواس کی بچیوں کے ساتھ میرے حوالہ کردو، میں تجھے ایک ہزار اشرفیاں دیتا ہوں اس کو توال نے کہا کہ تو ایک ہزار اشرفیاں دیتا ہوں اس کو توال نے کہا کہ تو ایک ہزار کی بات کرتا ہے ؟اگرایک لاکھ بھی دے تومیں ان کو تیرے حوالہ نہیں کروں گا۔

جوخواب تونے دیکھاہے ، وہی خواب میں نے بھی دیکھا ہے۔ اور حضورِ اکرم (ﷺ) نے مجھ سے فرمایا کہ تونے میری اولاد کے ساتھ بھلائی کا معاملہ کیاہے اس لیے یہ محل تیرے واسطے ہے۔ اور تحجے میرے اوپراتیٰ ہی تو فضیلت حاصل تھی کہ تومسلمان ہے، لیکن یہ شریف زادی سیدانی جب سے میرے گھر میں آئی ہے میر اپورا خاندان اس کے ہاتھ پر اسلام لاچکاہے، اس لیے اب تحجے میرے اوپر کوئی فضیلت حاصل نہیں ہے، میں ان کو تیرے حوالہ نہیں کروں گا۔ لیے اب تحجے میرے اوپر کوئی فضیلت حاصل نہیں ہے، میں ان کو تیرے حوالہ نہیں کروں گا۔ اور در حقیقت یہ ایک طبعی اور فطری چیزہے۔ آپ ذراسوچئے کہ ہماری اولاد کے ساتھ اگر ہماری وجہ سے کوئی آدمی اکرام اور محبت وعزت کامعاملہ کرتاہے، تواس کی کتنی قدر ہمارے دلوں میں پیدا ہوجاتی ہے، اس کا اندازہ لگایاجا سکتا ہے۔ تواسی طرح نبی کریم (ﷺ) کی نگاہوں میں اس آدمی کی قدر کتنی ہوگی جو آپ (ﷺ) کی آل واولاد کے ساتھ اکرام ومحبت کامعاملہ کرتاہے۔ اس لیے نبی کریم (ﷺ) کی ماتھ محبت کانقاضہ ہے کہ آپ کی آل

#### سادات کے اکرام کے لیے نسبت ہی کافی ہے

واولاد جتنی بھی ہے اور جہاں بھی ہے ان کے ساتھ محبت واکرام کا اور بھلائی کا معاملہ

کیاجائے،اس میں ذرہ برابر بھی کوئی کو تاہی نہ کی جائے۔

اب ایک اشکال کی چیزہے کہ بعض سادات کودیکھاجاتاہے کہ بدعملی میں مبتلا ہوتے ہیں ،نمازکے پابند نہیں ہوتے، کسی اور برائی میں مبتلاہوتے ہیں؛ توکیا کیا جائے؟ اس کاجواب یہ ہے کہ اگر آپ کو معلوم ہے اوریقین ہے کہ یہ سادات خاندان (بنوہاشم) سے تعلق رکھتے ہیں، نبی کریم (علیم) کے ساتھ ان کاخاندانی رشتہ ہے؟ تو آپ کے لیے تو ان کے ساتھ محبت و اکرام اور عزت کامعاملہ کرنے کے لیے اتنی ہی بات کافی ہے، اب رہی یہ بات کہ اس کی بدعملی کاکیا؟ تووہ خوداس کاذمہ دارہے، اس کی اس بدعملی کی وجہ سے آپ کویہ حق نہیں پہنچاکہ آپ اس کے ساتھ اکرام و محبت کاسلوک نہ کریں۔

اسی بات کو حضرت تھانوی (ﷺ) ایک مثال سے سمجھایا کرتے تھے کہ بھائی دیکھو! ہیرا اگر یاخانہ میں گرجائے تویاخانہ میں گرنے کے بعد بھی وہ ہیر اہونے سے نکل نہیں جاتا، ہاں! ا تنی بات ضرورہے کہ وہ پاخانہ میں پڑا ہوا ہے،اوراس پریاخانہ لگاہواہے،کیکن جہاں اس ہیرے کووہاں سے نکال کر دھوڈالوگے تو پھراس ہیرے کی قیمت میں کوئی کمی نہیں آئے گی۔ یابوں سمجھئے کہ کسی بحیہ کویاخانہ ہو گیااوراس میں وہ ایسالت بت ہو گیا کہ اس نے ہاتھ میں لے کراینے منھ پر بھی پھیرلیا، جیسا کہ بعض بچوں کی عادت ہوتی ہے تو کیا اس کی وجہ سے اس بچہ سے نفرت کی جائے گی؟بالکل نہیں ۔ہاں!اب وہ بچہ اس بات کا مستحق ہے کہ اس کویانی سے عسل دے کریاک صاف کرنے کی ہم کوشش کریں ،اس کے ساتھ خیر خواہی کامعاملہ كرتے ہوئے اس كواس حالت سے نكالنے كى محنت كريں، ليكن اس حالت كى وجہ سے اس سے نفرت نہیں کی جائے گی۔ جیسے بچہ ایسی حالت میں بھی ہوتاہے تو ماں اس سے نفرت نہیں کرتی، اسی طریقہ سے ہمیں بھی اس سے نفرت نہیں کرنی ہے۔ ہاں! اس کی بدعملی سے اس کو نکالنے کی یوری کوشش کریں گے۔

#### اگرسیدبد عمل ہو

اس بدعملی کو بھی سراہتے ہیں۔ یہ بات بھی غلط ہے۔ ان کی بدعملی میں ان کی اطاعت نہیں اس بدعملی کو بھی سراہتے ہیں۔ یہ بات بھی غلط ہے۔ ان کی بدعملی میں ان کی اطاعت نہیں کرنی ہے۔ اطاعت و فرما نبر داری تو ہمیں صرف اللہ اور اس کے پاک رسول (ایکی ہی کی کرنی ہے، اگروہ ایساکام کرنے کے لیے کہہ رہاہے کہ جواللہ ورسول کے حکم کے خلاف ہے تو ہمیں اس کی اس بات کو نہیں مانناہے، لیکن اس کا اکرام و محبت، اور اس کے ساتھ احسان و بھلائی کاسلوک کرناہے جو ایک الگ چیزہے۔

اب سادات خاندان سے تعلق رکھنے کی وجہ سے بعض سادات عملی کو تاہیاں کرتے ہیں،
اس سلسلہ میں بھی کابوں میں تفصیل موجودہ۔ کھاہے کہ بھائی دیکھنے! جب نبی کریم (اللہ)
کے اوپر قرآنِ پاک کی یہ آیت نازل ہوئی ﴿وَأَنْدِدُعَشِیْوَتُكُ الْأَقْرَبِیْنَ﴾ اور بخاری ومسلم کی روایتوں میں ہے کہ اس کے ساتھ یہ بھی تھا﴿وَأَخِصْ مِنْهُدَ الْهُ خُلَصِیْنَ﴾ آپ اپنے قریبی رشتہ داروں کو اوران میں بھی خاص اپنے خاندان والوں کو ڈرایئے۔ اس وقت آپ (اللہ) نے جہاں اورخاندانوں کو دعوت دی اور ان میں بھی اپنے خاص لوگوں کوالگ سے نام لے کر دعوت دی، حضرت فاظمہ (اللہ) کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا: یکافاطیهٔ بِنْتُ دَسُولِ اللهِ! أَنْقِنِیْ نَفْسَكِ مِنَ النَّارِ فَانِیْ لاَاُمْلِكُ لَك مِنَ اللهِ شَیْئاً اے رسول اللہ کی بیٹی فاظمہ! اپنے آپ کو جہنم کی آگ سے بچائیو میں اللہ کی پگڑسے تم کو پچھ بھی بچانہیں سکتا، تم کو اپنے آپ کو جہنم کی آگ سے بچائیو میں اللہ کی پگڑسے تم کو پچھ بھی بچانہیں سکتا، تم کو اپنے آپ کو جہنم کی آگ سے بچائیو میں اللہ کی پگڑسے تم کو پچھ بھی بچانہیں سکتا، تم کو اپنے آپ کو جہنم کی آگ سے بچائیو میں اللہ کی پگڑسے تم کو پچھ بھی بچانہیں سکتا، تم کو بیتے آپ کو جہنم کی آگ سے بچائیو میں اللہ کی پگڑسے تم کو پچھ بھی بچانہیں سکتا، تم کو بیتے آپ کو جہنم کی آگ سے بچائیو میں اللہ کی پگڑسے تم کو پچھ بھی بچانہیں سکتا، تم کو بیتے آپ کو جہنم کی آگ سے بچائیو میں اللہ کی پگڑسے تم کو پچھ بھی بچانہیں سکتا، تم کو بیتے آپ کو جہنم کی آگ سے بچائیو میں اللہ کی پگڑسے تم کو پچھ بھی بچین ہیں سکتا، تم کو بیتے اس کو بیتے اس کو بیتے کی ایک سے بچائیو میں اللہ کی کیٹر سے بھوں اللہ کی بیٹر سے بھوں اللہ کی کیٹر سے بھوں اللہ کو بیتے کی تو بیتے کی ایک سے بھوں اللہ کی کو بیتے کیا بھوں اللہ کی کیٹر سے بھوں اللہ کی کو بیتے کیا بھوں کی ایک کیا ہے کو بیتے کی کو بیتے کیا ہوں کیا ہے کیا ہوں کی کی کی ایک کو بیتے کیا ہوں کیا ہوں کی کو بیتے کیا ہوں کیا ہوں کی کو بیتے کی کو بیتے کی کو بیتے کو بیتے کی کو بیتے کی کو بیتے کو بیتے کی کو بیتے کی کو بیتے کو بیتے کو بیتے کی کو بیتے کو بیتے کی کو بیتے کو بیتے کی کو بیتے کی کو بیتے کو بیتے کی کو بیتے

خودہی عمل کرناپڑے گا یکا مَفِیّةُ عَمَّةَ رَسُولِ الله! این پھوپھی حضرت صفیہ سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ اے رسول اللہ کی پھوپھی صفیہ! اپنے آپ کوجہنم کی آگ سے بچاؤ۔ تو حضور (الله) نے اپنے خاندان کے الگ الگ لوگوں کا نام لے کرخطاب فرمایا کہ بدعملی کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کی طرف سے جومعاملہ کیاجائے گا، اس کامیں ذمہ دار نہیں ہوں۔

#### نوژعلی نور

اور اگرنیک اعمال کے ساتھ سیادت کا شرف حاصل ہے تو پھر نور علی نور ہے۔ حضرت تھانوی (ایسے) فرماتے ہیں کہ یہ توابیابی ہے کہ دوآد میوں نے کوئی ڈگری حاصل کی،ان میں سے ایک تووہ ہے جس کے خاندان کا حکومت کے ساتھ پرانا تعلق ہے اوراس کا خاندان پہلے سے حکومت کا وفادار چلا آرہا ہے،اس خاندان کے کسی لڑکے کے پاس جوڈگری ہے،وہی ڈگری کسی دوسرے لڑکے کے پاس بھی ہے، لیکن جب نوکری دینے کی بات آئے گی تو ترجیح اسی دوسرے لڑکے کے پاس مصب وملازمت کے کودی جائے گی جس کا خاندان حکومت کا وفادار چلا آرہا ہے۔اوراگراس منصب وملازمت کے لیے جس ڈگری کی ضرورت ہے اس ڈگری کا سرٹیکٹ ہی اس نے حاصل نہیں کیا ہے؛ تو پھرکون کیا کر سکتاہے؟ اس لیے اگر دونوں چیزیں ہوں گی تو نضیلت،درجات کی بلندی اور کامیابی جلدی مل جائے گی۔

#### تبركات كب كام آسكت بين؟

اس موقع پر حضرت تھانوی (ﷺ) نے ایک مثال سے بات کو سمجھایا ہے کہ دیکھو! نبی کریم (ﷺ) کے زمانہ میں عبداللہ بن ابی جو منافقوں کا سر دار تھا، اس کا غزوہ تبوک سے واپسی میں انتقال ہوا۔ اس کے بیٹے حضرت عبداللہ (ﷺ) بڑے مخلص مؤمن تھے، جب اُس کا انتقال ہواتو انہوں نے آکر نبی کریم (ﷺ) سے درخواست کی کہ یارسول اللہ! میرے باپ کا انتقال ہو گیا ہے، آپ اپناکرتہ عنایت فرمایئ، تاکہ اس کرتہ میں میں اس کو کفن دوں۔ روایتوں میں آتا ہے کہ آپ (ﷺ) نے اس کے کفن کے لیے اپنا مبارک کرتہ عنایت فرمایا، اور حضور (ﷺ) نے اس کے کفن کے لیے اپنا مبارک کرتہ عنایت فرمایا، اور حضور (ﷺ) نے اس کی جنازہ کی نماز پڑھی بلکہ اس کے منھ میں اپنا لعابِ دہن بھی رکھا اور اس کو قبر میں اتارا۔ (جنری شریک سے بنازہ کی نماز پڑھی بلکہ اس کے منھ میں اپنا لعابِ دہن بھی رکھا اور اس کو قبر میں اتارا۔ (جنری شریک شریک سے بیے ہوا، اس کے باوجود اس کی نجات نہیں ہوئی۔

ویسے آپ نے اپناکرتہ کیوں عنایت فرمایااس بارے میں کتابوں میں دو باتیں لکھی ہوئی ہیں،ایک تویہ کہ اس کے بیٹے جو درخواست لے کرآئے تھے،وہ مخلص مؤمن تھے،ان کی دل جوئی کے لیے آپ نے کرتہ عنایت فرمایا۔اور دوسری وجہ یہ بھی ہے کہ غزوہ بدرکے موقع پرجب قریش کے سردارقید پکڑے گئے تھے،اس میں حضور (اللہ کے) کے جیا حضرت عباس رہے ہوں ہوت تک اسلام نہیں لائے تھے؛وہ بھی قید پکڑے گئے تھے،جب ان کو قید پکڑ کرایا گیاتوان کے جسم پر کرتہ نہیں تھا،حضور (اللہ کا) نے صحابہ سے فرمایا کہ ان کو کرتہ پہناؤ۔ حضرت عباس رہے بی قد آورآدمی تھے،جب ان کے لیے کرتہ ڈھونڈا گیا توسوائے حضرت عباس رہے بی قد آورآدمی تھے،جب ان کے لیے کرتہ ڈھونڈا گیا توسوائے

عبداللہ بن ابی کے کرتہ کے کوئی اور کرتہ ان کے ناپ کا ملا نہیں اس کاکرتہ ان کوفٹ آتا تھا، اس لیے اس نے ان کوکرتہ دیاتھا۔روایتوں میں ہے کہ حضور (علیم اس نے اس کے اس اس کے اس احسان کابدلہ بھی اس کے دنیاسے جاتے جاتے چکادیا جائے،اس لیے آپ نے اپناکرتہ دیاتھا۔

(منداصی نے انتہ استہ استہ استہ استہ ۱۳۳/ ۱۳۳

خیر!اس کے بعداس کے بیٹے حضرت عبداللہ ﴿ اللهِ عَلَى كَهَاكَم يارسول الله! آپ میرے اباکی جنازہ کی نماز پڑھائے۔حضور (علیہ) اس کی نماز پڑھانے کے لیے آگے بڑھے، اورآپ نماز شروع کرناہی چاہتے تھے کہ حضرت عمر رہا ان جاکر حضور کا کرتہ بکڑ لیااور کہا کہ اے اللہ کے رسول! آپ اس کی نماز جنازہ پڑھاتے ہیں؟ اس نے توبہ یہ حرکتیں کی ہیں، اس لیے کہ اس نے توزند گی بھر اسلام ومسلمانوں کو نقصان ہی پہنچایاتھا، فلاں موقع پراس نے یوں کیا، فلال موقع پریول کیا، فلال موقع پریول کیا اور آپ اس کی نمازِ جنازہ پڑھاتے ہیں؟اور قر آنِ ان کے لیے ستر مرتبہ بھی دعاءِ مغفرت کریں گے تب بھی اللہ تعالیٰ ان کومعاف کرنے والا نہیں ہے۔جب اللہ تعالی نے یہ کہہ دیاہے تو پھر آپ کیوں اس کے لیے دعا کرتے ہیں؟ حضور (علیلم) نے فرمایا کہ اے عمر!میر اکرتہ جیموڑو،اگر مجھے بیہ معلوم ہوجائے کہ سترسے زیادہ مرتبہ دعاءِ مغفرت کرنے سے اس کی معافی ہوجائے گی تومیں اس کے لیے سترسے زیادہ مرتبہ بھی دعاءِ مغفرت کروں گا۔ پھر آپ نے اس کی نماز جنازہ پڑھائی،اوراس کو قبر میں بھی ر کھااور اپنالعاب دہن اس کے منھ میں رکھا۔اور ابھی قبر بند کرکے وہاں سے ہٹے نہیں تھے کہ

آیتِ کریمہ نازل ہوئی ﴿وَلا تُصَلِّعَلیٰ أَعَالِ مَا اَلَّا اَلَٰ اَلَٰ ہُوئی ﴿وَلا تُصَلِّعَلیٰ أَعَالِ مَا اَلَٰ اَلَٰ اللّهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰه

توحضرت تھانوی (ﷺ) فرماتے ہیں کہ ہمارے اساذ فرمایا کرتے تھے کہ یہ جو تھاستیں بیان کی گئ ہیں وہ سب اپنی جگہ پر ہیں، لیکن یہاں تو بی کریم (ﷺ) آنے والی اُمت کویہ تعلیم دینا چاہتے تھے کہ جو آدمی دنیاسے اس حال میں جارہاہے کہ اس کے گفن میں اللہ کے آخری پیغیر اور سارے پیغیر ول کے سر دار کا کرتہ ہے، اس کے منص میں حضور (ﷺ) کالعابِ د بمن ہے، اور اس کے جنازہ کی نماز اللہ کے پاک رسول نے پڑھی ہے؛ لیکن اس کے پاس ایمان نہیں ہے تو یہ ساتھ تو یہ سارے تبرکات اس وقت کام آسکتے ہیں جب کہ ساتھ میں اعمال بھی ہوں، صرف تبرکات سے کام نہیں چلتا ہے، تبرکات معین ضرور ہیں لیکن ایمان جو شرطِ اول ہے، اگروہی نہ ہو تو پھر تبرکات کیچہ کام نہیں دیں گے۔ گویا حضور (ﷺ) نے یہ جو شرطِ اول ہے، اگروہی نہ ہو تو پھر تبرکات کیچہ کام نہیں دیں گے۔ گویا حضور (ﷺ) نے یہ سب اس لیے کیا تھاکہ آنے والی امت کویہ سبق مل جائے کہ صرف تبرکات سے کچھ نہیں ہوگاجب تک کہ ساتھ میں ایمان و عمل صالح نہ ہو، اس لیے اس کا انہمام ہوناچا ہے۔

اللہ تعالی نبی کریم (علیہ) کی محبت ہمارے دلوں میں پیدافرمائے،اوراس محبت کے جو تقاضے ہیں ان کوپوراکرنے کی اوراس محبت کی نسبت سے جواعمال انجام دینے چاہئیں ان اعمال کوانجام دینے کی ہمیں توفیق عطافرمائے۔

# تَوُقِيْرُالْعُلَبَاءُوَالْكِبَارِوَأَهُلِ الْفَضُلِ ﴿ عِلس ا ﴾ الْفَضُلِ ﴿ عِلس ا ﴾

علماء، بروں اور فضل و کمال والوں کا احترام و تعظیم کرنا



#### جِيْلِيْلِ الْجِيْلِ الْجِيْلِ الْجِيْلِ الْجِيْلِ الْجِيْلِيْلِ الْجِيْلِ الْجِيْلِيْلِيْلِ الْجِيْلِ الْجِيْلِ

#### ۵رجون ۱۹۹۹ءء

#### ٢٠ ر صفر المظفر ١٠٠٠ - ه

أعوذ بالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحن الرحيم قُلُ هَلُ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَاللَّهِ الرَّمِن الرحيم قُلُ هَلُ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَاللَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِثَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ (الزمر ١٠)

#### باب كاعنوان

علامہ نووی (رکھیے) نے نیاعنوان قائم کیا "تؤقیدُالْعُلَمَاءَوَالْکِبَادِ وَاَّهْلِ الْفَضْلِ" علاء، عمر رسیدہ اور فضل و کمال والوں کااحترام و تعظیم کرنا، اور دوسروں کے مقابلہ میں ان کوتر جیج دینااوران کی مجلس و پیٹھک کواونچاکرنااوران کے مقام و مرتبہ کو ظاہر کرنا۔ یعنی ان کے ساتھ ایسامعاملہ کیا جائے جس سے ان کے مقام و مرتبہ کی بلندی ظاہر ہو۔ اس باب میں انہوں نے تین چیزیں شامل کی ہیں۔ پہلی چیز ہے علاء کی تعظیم و تکریم کرنا، دوسری چیز ہے جوبڑی عمروالے لوگ ہیں ان کی تعظیم و تکریم کرنا، دوسری چیز ہے جوبڑی عمروالے لوگ ہیں ان کی تعظیم و تکریم کرنا، دوسری کوئی فضل و کمال ہو ان کی تعظیم و تکریم

کرنا۔ پہلی چیز کے تحت علمی کمال کا تذکرہ آگیا ہے، لیکن اس کے علاوہ اور بھی ایسے اوصاف ہیں جن کوحاصل کرنے کی شریعت میں تاکید کی گئی ہے۔ جیسے کسی آدمی میں سخاوت ہے، شجاعت و بہادری ہے، اعمالِ صالحہ کا اہتمام ہے، لوگوں کی خدمت اور لوگوں کوراحت پہنچانے کا مزاج وجذبہ ہے، اس طرح کے اوصاف وخوبیاں جس میں ہوں ان خوبیوں و کمال کی وجہ سے اس کے ساتھ احترام وتعظیم کامعاملہ کرناچاہیے۔

## معاشره میں خوبیاں اس طرح مجھیلتی ہیں

گویاشریعت ہمیں یہ تعلیم دیتی ہے کہ کسی کے اندر جوخوبی موجودہے اس کو مدِ نظر رکھتے ہوئے آپ اس کے ساتھ اکرام و تعظیم و تو قیر کامعاملہ کیجئے،اور جن میں یہ خوبی نہیں ہے ان کے مقابلہ میں اس کوتر جی دو،ان کی اس خوبی کی وجہ سے ان کے ساتھ خصوصی اورامتیازی سلوک کرو،اس لیے کہ اگر آپ ان کے ساتھ ان کی خوبیوں کی وجہ سے اکرام و تعظیم کا معاملہ کریں گے تو یہی چیز دوسروں کے لیے بھی ترغیب کا سبب بنے گی، جیسے اگر آپ اہل علم کی تعظیم ان کے علم کی وجہ سے کریں گے تو یہی چیز دوسروں کے لیے بھی مامل کرنے کی تعظیم ان کے علم کی وجہ سے کریں گے تو یہی چیز دوسروں کے لیے بھی علم حاصل کرنے کی ترغیب کا ذریعہ بنے گی۔جولوگ سخاوت اور شجاعت والے ہیں اچھے اوصاف وخوبیوں کے کی ترغیب کاذریعہ بنے گی۔جولوگ سخاوت اور شجاعت والے ہیں اچھے اوصاف وخوبیوں کے کاتر نوییوں کی دوبہ سے ان کے ساتھ اگرام و احترام کامعاملہ کیاجائے کا گاتودوسرے لوگوں کو ترغیب ہوگی کہ یہ خوبیاں ایسی ہیں جن کو حاصل کیاجاناچا ہے،ورنہ اگر گاتودوسرے لوگوں کوترغیب ہوگی کہ یہ خوبیاں ایسی ہیں جن کو حاصل کیاجاناچا ہے،ورنہ اگر

یہ سلسلہ امت کے اندر نہیں رہے گاتو پھرلوگ ان کمالات کو کوئی اہمیت نہیں دیں گے، اور خوبیوں کو خوبیاں نہیں سمجھیں گے اور ان کوحاصل کرنے کی کوشش نہیں کریں گے۔

#### معيار بدل گيا

آج کل پیانے، معیار اور قدریں بدل گئیں ہیں ، وہ بیچ جن کا زمانہ کمال اور خوبیوں کے حاصل کرنے کا ہوتا ہے، اس وقت اگر وہ یہ دیکھتے ہیں کہ فلم میں کام کرنے والے ایکٹر ول کے ساتھ لوگ ایبااچھامعاملہ کرتے ہیں کہ ان کے پیچھے اٹو بنے ہوئے پھرتے ہیں اور ان کانام بہت عزت کے ساتھ لیتے ہیں؛ تو آپ ہی اندازہ لگایئے کہ اس بیچ کا ذہمن کیا بنے گا؟ میں اور آپ اس کوچاہے کتناہی براسیجھتے ہوں لیکن ایک بیچہ اپنے اس بیچپن کے زمانہ میں ان کے ساتھ ایسامعاملہ ہوتا ہواد کھے رہاہے تو وہ یہی سیجھے گا کہ یہ ایسی چیزہے کہ جس کی وجہ سے لوگ ان کے ساتھ عزت کا معاملہ کررہے ہیں، لوگ ان کا نام عزت سے لیتے ہیں، ان کے ساتھ عزت کا معاملہ کررہے ہیں، لوگ ان کا نام عزت سے لیتے ہیں، ان کو سر پر بٹھاتے ہیں، ان کے بیچھے پیچھے لٹو بنے ہوئے پھرتے ہیں، ان کے نام سے اپنے بیچوں کے مام رکھتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ کمال والی کوئی شخصیت ہے، اس لیے ہمیں بھی یہ کمال حاصل کرناچاہیے۔

ایک کرکٹر اچھا بیٹسمین (Batsman) ہے،اس کانام چھوٹے بڑے، عور تیں مرد، بوڑھے نوجوان، پڑھے لکھے اوران پڑھ؛سب کے منھ پرہے، اور جب سب ہی اس کے ساتھ عزت والامعاملہ کریں گے،اپنی مجلسوں میں اسی کے نام کا تذکرہ بہت خوبیوں کے ساتھ کریں گے،

تو آپ ہی بتلائے کہ وہ بچہ جو اس مجلس میں بیٹے اہوایہ سب دیکھے گااور سنے گاتو وہ کیا سمجھے گا؟وہ تو یہی سمجھے گاکہ یہ ایسی چیزہے جو حاصل کرنی چاہیے تاکہ میں بھی بڑا ہونے کے بعد جب ایسابنوں گاتومیرے ساتھ بھی سب لوگ اسی طرح کا معاملہ کریں گے،لوگوں کی مجلسوں میں میرے بھی چرچے ہوں گے، میرے نام سے لوگ اپنے بچوں کانام رکھیں گے۔

**€ 194 ∌** 

## اكرام كس كاكباجائ؟

اس لیے شریعت ہمیں یہ تعلیم دیتی ہے کہ اکرام کس کاکیاجائے؟عزت و احرّام کا معاملہ کس کے ساتھ کیاجاناچاہیے؟ اپنی مجلسوں میں کن لوگوں کا تذکرہ ہونا چاہیے؟ کس کا نام لینے میں اور کس کے ساتھ سلوک کرنے میں آگے بڑھناچاہیے؟ جن اوصاف کو حاصل کرنے کی شریعت نے ترغیب دی ہے اور سراہاہے، قرآن وحدیث میں ان کے فضائل بیان کئے گئے ہیں،اور اسلام نے جن خوبیوں کی تعلیم دی ہے وہ خوبیاں جس آدمی میں جس درجہ میں پائی جاتی ہوں،اس آدمی کے ساتھ اسی درجہ میں اکرام و محبت کااور تعظیم و حسن سلوک کامعاملہ کرناچاہیے، جیسے ایک آدمی میں علم بھی ہے، اخلاق بھی ہیں، عمل بھی ہے، سخاوت و شجاعت مجھی ہے،اور بھی بہت ساری خوبیاں ہیں تو ظاہر ہے کہ اس کے ساتھ اسی درجہ عزت واحرّام اوراکرام کااور مجلسوں میں اس کوبڑا بنانے کا معاملہ کیاجائے گا۔

ایک آدمی ایباہے جولوگوں کی خدمت کرتاہے اور بے سہارالوگوں کوسہارا دیتا ہے اور بھوکوں کو کھاناکھلاتاہے، بیاروں کی خدمت کرتاہے، مظلوموں کی مدد کرتا ہے، لوگوں

کو مصیبت کے وقت کام آتا ہے، توبہ سب وہ خوبیاں ہیں جن کی اسلام نے ہمیں تعلیم دی ہے کہ یہ کام کرنے چاہئیں۔ تواب انہیں اوصاف کی بنیاد پر پورے معاشرہ کا فریضہ اور ذمہ داری ہے کہ اس آدمی کا اگرام کرے، اور اس کے ساتھ احترام کا امتیازی سلوک کرے، جب یہ ہو تاہواد یکھاجائے گاتو یہی چیز معاشرہ میں بچوں کی تربیت کا ذریعہ بنے گی۔

## بچوں کا مزاج کیسے بتاہے؟

آئ کل ہمارے بچوں کامزاج کیوں نہیں بنتا؟ہم ان بچوں کے سامنے کتنی تقریریں کریں کہ نماز کی پابندی کرو، اچھے اخلاق سیھو، اپنے اندر تواضع پیدا کرو، لیکن جب وہ بچے دیکھتے ہیں، کہ جو نمازوں کا اہتمام کرنے والاہے، جو علم سیکھے ہوئے ہے اور جس میں تواضع اور اخلاق ہیں، اس کے ساتھ توبڑائی کاکوئی معاملہ کیاہی نہیں جاتا، تو اب اس بچے کے سامنے ہم روزانہ ایک گھنٹہ تقریر کریں، تب بھی اس کے دل میں ان خوبیوں کی کوئی اہمیت نہیں بیٹے گی، وہ بچہ تومعاشرہ وساج کودیکھتاہے کہ جواوصاف وخوبیاں مجھے بتلائی جارہی ہیں، اور جن کوسکھنے کے لیے مجھے براتی محنت کی جارہی ہیں، اور جن کوسکھنے کے اوصاف کا ہمارے معاشرہ میں ویلیواور قبمت ہی کیاہے؟ ان خوبیوں والوں کے ساتھ کیا معاملہ اوصاف کا ہمارے معاشرہ میں ویلیواور قبمت ہی کیاہے؟ ان خوبیوں والوں کے ساتھ کیا معاملہ کیا جاتا ہے؟

آج کل ہمارے بچے جو دوسری لا تنوں پر پڑرہے ہیں اس کی وجہ کیاہے ؟ہم چاہے مجلسوں اور مدر سول میں بیٹھ کراور دیندارلوگ اپنے گھروں میں اپنے بچوں کو تعلیم دیتے ہیں،لیکن اس

کے باوجود بیج اِدھر کیوں نہیں آتے؟اس لیے نہیں آتے کہ وہ معاشرہ اور ساج میں دیکھتے ہیں کہ ان چیزوں کی توکوئی قدروقیت ہی نہیں ہے۔

#### ایک عمدہ مثال

آپ تاجر لوگ ہیں، آپ تجارت کے لیے اسی چیز کا نتخاب کریں گے جس کی ڈیمانڈ ہو، اور جس چیز کی ڈیمانڈزیادہ ہو گی اسی کو آپ اپناسبجیکٹ (Subject) بنائیں گے کہ آج کل اس کاچلن ہے۔ جیسے آپ ڈائنگ مل والے ہیں توجس ڈیزائن کا زیادہ چلن ہوگاس کوبنانے کی آپ زیادہ کوشش کریں گے۔معاشرہ کا بھی یہی حال ہے،ہم لوگ آج اپنے بچوں کو تعلیم دینے کے باوجودجوناکام ہورہے ہیں اس کی وجہ یہی ہے کہ ہم نے اپنے معاشرہ میں ان اوصاف کووہ مقام نہیں دیاجس کی شریعت نے ہمیں تعلیم دی تھی۔ ایک زمانہ وہ تھاکہ جن لو گوں میں یہ خوبیاں ہوا کرتی تھیں ،ان کو لو گوں کے در میان ایک مقام حاصل ہوا کرتا تھا، لوگوں کے دلوں میں ان کے واسطے عزت واحر ام کے جذبات ہواکرتے تھے،جب وہ لوگوں كى مجلسوں میں بہنچ جاتے تھے تولوگ ان كو اونجا بٹھاتے تھے،ان كوہاتھوں ہاتھ ليتے تھے،ان کے ساتھ ادب واحترام کامعاملہ کرتے تھے۔ آج اس قشم کے لوگ ہمارے ساج اور کمیونٹی میں موجود ہوتے ہیں اور ہم ان کو جانتے ہیں اس کے باوجود ان کے ساتھ وہ معاملہ نہیں کیا جاتا،تو پھر دوسرے لوگ ان اوصاف کو کیوں حاصل کریں گے ؟اورجونئ نسل آرہی ہے وہ ان خوبیوں کی اہمیت کو کیا سمجھے گی؟ نئی نسل تو یہی سمجھے گی کہ ہاں!ایک کر کٹر کا اتنامان یان

مدیث کے اصلاحی مضامین جلد ۲

ہے تومیں بھی کرکٹر ہی بنوں گا۔ آپ کسی بھی بچے کوبوچھ لیجئے کہ توکیابننا چاہتا ہے؟تو وہ اپنی آئکھوں سے جو ہوتا ہوا دیکھاہوگا،اسی کے متعلق کہے گا کہ میں یہ بنناچاہتاہوں۔اصل بات یہی ہے۔

# اچھائیوں میں تنزلی کی وجہ

تواسلام نے جویہ تعلیم دی ہے کہ علماء اور عمررسیدہ جنہوں نے اپنی عمریں اسلام کے اندر بوری کیں جیباکہ آگے آرہاہے، یاجس میں کوئی ایباکمال اور خوبی ہے جس کو سکھنے اورحاصل کرنے کی اسلام نے تعلیم دی ہے،اس خوبی کی وجہ سے آپ اس کا اکرام کیجئے، جب اسلام اس خوبی کو حاصل کرنے کی تلقین و تعلیم دے رہاہے تو ساتھ میں یہ بھی تا کید کررہاہے کہ جس میں یہ خوبی یائی جارہی ہے اس کے ساتھ آپ ادب اور تعظیم و تکریم کامعاملہ کیجئے،اس لیے کہ اگریہ دونوں باتیں ہوں گی تب ہی اس خوبی کو بڑھاوا ملے گا، ورنہ یہ خوبی پنینے والی نہیں ہے،کوئی بھی اس کوحاصل کرنے کی کوشش نہیں کرے گا آج کل اچھائیوں میں جو کمی آرہی ہے وہ ہمارے طرزِ عمل کی وجہ سے ہی آرہی ہے۔جب ایک بچیہ یہ دیکھتاہے کہ کسی کے پاس اچھی موٹر کارہے یادولت اور بینک بیلنس ہے تو چاہے اس نے وہ دولت حرام طریقہ سے کمائی ہو،تب بھی معاشرہ میں اس کاایک مقام ہے،اس چیز کودیکھ كريج كا ذہن يہى بنے گا كه جس طرح بھى ہوئيہ دولت حاصل كرو، اب اگر دوچار کو گراکر بھی دولت ملتی ہو گی تووہ حاصل کرنے کی کوشش کرے گا، پھر حلال و حرام کی

تمیز بھی وہ نہیں دیکھے گا۔حالانکہ ایک زمانہ وہ تھا کہ کوئی کیساہی دولت مند ہو، اگر اس نے غلط طریقہ سے وہ دولت کمائی ہوتی تومعاشرہ میں اس کاکوئی مقام نہیں ہوتا تھا، اس کے یہاں کھانا کھانے کے لیے بھی لوگ تیار نہیں ہوتے تھے۔یہ ایک حقیقت ہے جس کو بوڑھے لوگ جانتے ہیں،کیکن آج کل وہ معاملہ نہیں رہا،ہمارے یہاں معیار بدلتے جارہے ہیں۔اسی لیے علامہ نووی (ﷺ) الگ سے مستقل ایک باب قائم کرکے ہمیں اس بات کی طرف متوجہ کررہے ہیں کہ قرآنِ پاک اور حدیث شریف میں ایسے لوگوں کے ساتھ کیسامعاملہ کرناچاہیے وہ بھی ہمیں بتلایا گیا ہے،اور ہمیں قرآن وحدیث کی اسی تعلیم کے مطابق ایسے لوگوں کے ساتھ برتناچاہیے، اوران کے ساتھ اعزازو تکریم کا معاملہ کرنا چاہیے،جب تک معاشرہ میں یہ بات نہیں یائی جائے گی وہاں تک کوئی بھی آدمی ان خوبیوں کو حاصل کرنے کی کوشش نہیں کرے گا اور جب یہ سب صور تیں ہول گی توان شاء اللہ الیی خوبیاں معاشرہ کے اندر پیداہوں گی اوران کوحاصل کرنے کے لیے کو ششیں کی جائیں گی۔

## كيابيه دونول برابر موسكت بين؟

اس سلسلہ میں پہلی آیت پیش کی ہے: ﴿قُلُ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِيْنَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (الزمر-۹) اے نبی! آپ ان سے کہہ دیجئے کہ جو علم والے ہیں وہ اور جوعلم والے نہیں ہیں؛ کیا یہ دونوں برابر ہوسکتے ہیں؟ ظاہر ہے کہ دونوں کامر تبہ و مقام برابر نہیں ہوسکتا، جو مرتبہ ومقام اللہ تعالیٰ کے یہاں اہلِ علم کو حاصل ہے، جولوگ اس کمال سے خالی ہیں ان کووہ مقام حاصل

نہیں ہوگا۔ اس لیے کہ کسی خاص چیز کے حاصل کرنے پرجوانعام ملا کرتاہے وہ چیزاگرہوگی تب ہی انعام ملے گا، اوراگروہ چیز نہیں ہوئی تو نہیں ملے گا۔ اللہ تعالیٰ کے یہاں بھی علم کے حاصل کرنے پرجو فضیلتیں قرآنِ پاک اوراحادیث میں بتلائی گئی ہیں، اگر آپ علم حاصل کریں گئے تووہ فضیلتیں حاصل ہوں گی، ورنہ نہیں ﴿إِنَّمَایَتَنَ کُّرُأُوْلُو الْأَلْبَابِ ﴿جُوعَظَمْنَدَاوْرَسُوجِمْ بُوجِمُ وَالْجَهِيْنِ وَمِنْ کَيْرُورُ وَالْوَالْرَا لَهُ اللّٰ الل

## منصب ِ امامت کی تفصیل

#### حدیث ۳۳۸

عن أَبِي مسعودٍ عُقْبة بَنِ عَمْرِ والبدر يِّ الأنصارِ يِّ (﴿ قَالَ قَالَ رَسولُ اللهِ (اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الْقَوْمَ أَقْرَوُهُمُ الْقَوْمَ أَقْرَوُهُمُ اللهِ عَمْرِ والبدر يِّ الأنصارِ قِي السُّنَّةِ، فَإِنْ كَانُوا فِي السُّنَّةِ سَوَاءً، فَأَقْدَمُهُمُ هِجُرَةً، فَإِنْ كَانُوا فِي السُّنَّةِ سَوَاءً، فَأَقْدَمُهُمُ هِجُرَةً، فَإِنْ كَانُوا فِي السُّنَّةِ سَوَاءً فَأَقْدَمُهُمُ سِنَّا، وَلا يَوُمَّنَ الرَّجُلُ الرَّجُلُ فِي سُلُطَانِهِ، وَلا يَقُعُنُ فِي بَيْتِهِ عَلى تَكْرِمَتِهِ الرَّالِمُ المَّالِةِ، وَلا يَقُعُنُ فِي بَيْتِهِ عَلى تَكْرِمَتِهِ الرَّالِمُ الرَّجُلُ الرَّجُلُ الرَّجُلُ الرَّجُلُ الرَّالِمُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

فرمیم: حضرت ابو مسعود عقبہ بن عمر والبدری الانصاری (ریکی) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (ریکی ارشاد فرمایا کہ لوگوں کی امامت وہ آدمی کرائے جو اللہ کی کتاب کو پڑھناسب سے زیادہ اچھا جانتا ہو۔ اگر وہ قرآن کے علم کے اندر برابر اور یکساں ہیں تو ان میں جو آدمی سنت کازیادہ علم رکھتا ہو وہ امامت کا زیادہ حقد ار ہے۔ اگروہ اس میں بھی برابر ہوں توجو ہجرت میں مقدم ہواس کو ترجیح دی جائے گی۔ اور اگر وہ ہجرت میں بھی یکسال ہوں تو پھر جو ان میں عمر میں بڑا ہو۔ اور اگر کوئی آدمی الیمی جگہ پنچے جہال کسی

دوسرے کی امارت اوراختیارات چلتے ہول تووہ وہال امامت نہ کرائے۔ اوراگر کسی کے گھر میں جائے تو صاحبِ ِخانہ کی جگہ پرنہ بیٹے الا یہ کہ وہ اجازت دیدے۔

افادات: امامت دینی مناصب میں بہت اونچامنصب سمجھاجاتا ہے، نبی کریم (علیہ) نے اپنی پوری حیاتِ طیبہ میں اورآپ کے بعد خلفاءِ راشدین نے یہ سلسلہ جاری رکھا، یعنی حضور (علیہ) کے زمانہ میں حضور کے علاوہ کوئی آدمی امامت نہیں کراتاتھا، آپ کے بعد خلفاءِ راشدین؛ حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت عثمان اور حضرت علی (راب جو امت میں اسی ترتیب سے سب سے افضل ہیں، وہی حضرات اپنے زمانہ میں حکومت کاکاروبار بھی سنجالتے تھے اور یہی حضرات نمازوں میں امامت بھی کراتے تھے۔

لفظ امامت عربی میں دونوں کے لیے بولاجاتاہے، نمازکے اندرجو آدمی امامت کراتا ہے اس کے لیے بھی،اوراسلامی حکومت کاجوبادشاہ ہواکر تاہے،اس کے لیے بھی لفظ امام استعال ہوتاہے۔اس کے لیے بھی اوراسلامی حکومت کی دوقشمیں لکھی ہیں، امامتِ کبری اورامامتِ صغری مامتِ کبری یعنی پورے ملک کی سربراہی۔اس لیے جو سربراہِ اعلیٰ ہوتاہے وہ بھی امام کہلاتا ہے۔اورجو نماز پڑھانے والاہوتاہے اس کو بھی امام کہتے ہیں۔

پھر بعد کے زمانوں میں ایسے لوگ حکومت کی کرسی پر آنے گئے کہ جوعلم سے کورے ہوتے تھے،اوران میں مسجد میں نماز کی امامت کی صلاحیت نہیں ہوتی تھی،تو مجبوراً یہ دونوں منصب ڈِوائلڑ(Divide)اور تقسیم ہوگئے۔ظاہر ہے کہ ایساآدمی تو امامت نہیں کراسکتا تھاتو ایسے

لوگوں کو آگے بڑھانا پڑا جو علم والے ہوتے تھے۔ اس لیے بغیر علم کے آدمی کرسی پر تو بیٹھ سکتا ہے لیکن مصلی پر تو بغیر علم کے آہی نہیں سکتا۔ اس لیے بیہ تقسیم ہوئی اور یہ سلسلہ آج تک چلل رہاہے، ورنہ اسلام میں اصل تو یہی ہے کہ جو سربراہِ اعلیٰ ہو، وہ علم کے اعتبار سے بھی سب سے فائق ہواور منصب کے اعتبار سے بھی بڑھا ہوا ہوناچا ہیے۔

#### امامت کاسب سے زیادہ حقدار کون؟

خیر!تو حضور( گیلی فرماتے ہیں جو آدمی قوم میں سب سے زیادہ پڑھاہواہو،وہ امامت کرائے۔اوراگر دوآدمی قرآن کے علم کے اندر برابراور کیساں ہیں توان میں جو آدمی سنت کازیادہ علم رکھتاہووہ امامت کازیادہ حق دارہے۔ویسے ائمہ میں امام ابو حنیفہ امام شافعی اورامام مالک ( گیلی )اورامام احمد کا بھی ایک قول یہی ہے،یہ سب حضرات اس طرف گئے ہیں کہ جو آدمی مسائل کازیادہ جاننے والاہو، بشر طیکہ قرآنِ پاک بھی صحت کے ساتھ پڑھناجانتاہو، تو پھروہ امامت کازیادہ حقد ارہے۔

چوں کہ فقہاء نے کتابوں میں لکھاہے کہ نماز میں کئی ارکان ہیں۔ توعلم اور مسائل کی ضرورت توپوری نماز میں پڑتی ہے۔ اور حسن قراء ت یعنی قرآنِ پاک کے اچھاپڑھنے کی ضرورت صرف ایک رکن میں پڑتی ہے، اس لیے جس چیز کی ضرورت نماز کے تمام ارکان میں پڑتی ہو،وہ چیز جس کے پاس ہو،وہ امامت کازیادہ حقدار ہے۔ اس کے مقابلہ میں جس کے اندرایک ہی چیز زیادہ پائی جاتی ہو یعنی حسن قراء ت؛ اس کا نمبر بعد میں ہے۔ اس لیے

فقہاء نے بھی ترتیب یہی لکھی ہے کہ جو آدمی مسائل کازیادہ جاننے والاہے اور ساتھ میں قراء ت کی صحت بھی ہو تووہ سب سے زیادہ حقد ارہے۔

**(202)** 

اس کے بعد اگر دوامام ایسے ہیں کہ مسائل نماز جاننے میں دونوں کی سطح برابر ہے تو پھران دونوں میں جواچھاپڑھنے والا اور ماہر ہو؟اس کو ترجیح دی جائے گی۔

پھر حضور ( الله فی فرماتے ہیں کہ اس کے بعد جوست کے اعتبار سے زیادہ ہو، لیعنی فقہاء نے جو ترتیب بتلائی ہے اس میں قراء ت کے بعد یہ ہے کہ اس زمانہ میں ہجرت بھی ایک چیز تھی تو ہجرت کے اندر جو پر اناہواس کو ترجیح دی جائے گی۔ اس لیے کہ جو لوگ مکہ مکر مہ میں اسلام لاتے تھے ان کے لیے بیہ فرض تھا کہ وہ مکہ مکر مہ سے ہجرت کرکے مدینہ منورہ آجائیں ، جب تک وہ ہجرت نہ کرلیں وہاں تک ان کا ایمان مکمل نہیں سمجھاجاتا تھا، بعد میں جب مکہ مکر مہ فتح ہواتو پھر یہ کم باقی نہیں رہا۔ توان میں بھی جو پہلے ہجرت کرکے مدینہ آباہووہ اس وصف میں پر اناہوا۔ اور اگر ہجرت کے اعتبار سے بھی دونوں بر ابر ہیں تو پھر جو عمر کے اعتبار سے بھی دونوں بر ابر ہیں تو پھر جو عمر کے اعتبار سے بھی دونوں بر ابر ہیں تو پھر جو عمر کے اعتبار سے بھی دونوں کہ اس نے اپنی عمر کا زیادہ حصہ اسلام کے اندر گذاراہے ، اس لیے اس کو ترجیح دی جائے گی۔

#### مهمان از خودامامت نه کرائے

اورا گرکوئی آدمی الیی جگہ پنچے کہ جہاں کسی دوسرے کی امارت اوراختیارات چلتے ہوں تووہ وہاں اس کی امامت نہ کرائے۔مطلب سے ہے کہ آپ کسی کے یہاں مہمان

ہوکر گئے، اور اس کے گھر میں نماز پڑھنے کی نوبت آئی، توصاحبِ خانہ اگر امامت کرانے کی المیت رکھتاہے تو مہمان کوچاہیے کہ امامت نہ کرائے، بلکہ صاحبِ خانہ ہی امامت کرائے، اس لیے کہ وہ اپنے دائرہ حکومت میں ہے، جہاں وہ رہتاہے وہ وہاں کا سربراہ ہے، اور وہاں کے رہنے والے سب اس کے ماتحت ہیں، اب اس کی موجودگی میں اگر دوسراآدمی امامت کرائے گا تو اس کے منصب پرزد پڑے گی۔

دیکھو!اسلام نے لوگوں کے جذبات کی کتنی رعایت کی ہے کہ دوسرے کی جگہ پر جاکر آپ اپناتھم مت چلاؤ،وہاں تواسی کا تھم چلے گا،اس لیے وہاں تووہی امامت کرائے گا۔ہاں!اگروہ مہمان کے اکرام کے طور پر درخواست کرے،اور کہے کہ آپ نماز پڑھا ہے اور اس کی درخواست قبول کرتے ہوئے مہمان نماز پڑھائے تو پھر بات دوسری ہے،لیکن اصل تو یہی ہے کہ مہمان کوازخود آگے نہیں بڑھنا چاہیے،ورنہ یہ چیز اس آدمی کے دائرہ اختیار پر زو ڈالنے،اوراس کو مجروح کرنے والی ہے،اس لیے اس کی اجازت نہیں دی۔

# کسی کی خاص بیٹھک پرمت بیٹھو

اورا گرکسی کے گھر میں جائے توصاحب ِخانہ کی جگہ پرنہ بیٹھ۔ کبھی ایساہوتا ہے کہ صاحبِ خانہ اپنی بیٹھک کے لیے کوئی مخصوص جگہ بناتاہے جیسے آپ جانتے ہیں کہ دفتر اور آفس میں سیٹھ کے لیے کرسی متعین ہوتی ہے، اور بھی بہت ساری کرسیاں ہوتی ہیں لیکن سیٹھ کی اپنی ایک الگ کرسی ہوتی ہے، تواگر آپ کسی کی آفس اور دفتر میں جائیں توسیٹھ لیکن سیٹھ کی اپنی ایک الگ کرسی ہوتی ہے، تواگر آپ کسی کی آفس اور دفتر میں جائیں توسیٹھ

کی کرسی پرہر گزنہ بیٹھیں، ہاں اگروہ اجازت دے یاوہ خود بٹھائے تو بیٹھئے۔ ہمارے اکابر تواس بات کا بھی اہتمام کرتے تھے کہ اس کے بٹھانے کے باوجود بھی کوشش یہی کرتے تھے کہ وہاں نہ بیٹھیں، اس لیے کہ یہ اس کی مخصوص جگہ ہے، آپ اگر اس پر بیٹھیں گے تواس کے دل پر اثر پڑے گا۔اسی طرح مکان میں بھی اگر اس نے اپنے بیٹھنے کے لیے کوئی مخصوص جگہ بنائی ہے تواس پرنہ بیٹھئے دوسری جگہوں پر بیٹھئے۔

**(204)** 

یہاں تواس روایت کواس لیے لائے ہیں کہ نبی کریم (اٹھا) نے قرآنِ پاک اور سنت کا علم اور ہجرت کی وجہ سے امامت جیسے منصب کے لیے ترجیح دی۔جیساکہ اس باب کے عنوان میں ایک بات بتلائی تھی"وتقدیمھم علیٰ غیرہ"جن میں جوجو کمالات ہیں، ان کی وجہ سے ان کو دوسروں کے مقابلہ میں فوقیت اور ٹوپ پوزیشن دی جائے گی اورآگے رکھا جائے گا،جس میں جینے زیادہ کمالات ہیں اسی حساب سے اس کو آگے بڑھایا جائے گا، اوراسی مناسبت سے اس کو آگے بڑھایا جائے گا، اوراسی مناسبت سے اس کے ساتھ معاملہ کیاجائے۔

# صفوں کی در منتگی کا ایک برداد نیوی فائدہ

#### حدیث ۳۳۹

وَعَنْهُ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللهِ (اللهِ (اللهِ) يَمْسَحُ مَنَاكِبَنَافِي الصَّلاةِ وَيُقُولُ: اِسْتَوُوا وَلا تَخْتَلِفُوا،فَتَخْتَلِفَ قُلُوبُكُمْ لِيَلِينِي مِنْكُمْ أُولُوا الْأَحُلامِ وَالنَّهِيٰ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ . مرجمہ: حضرت ابومسعود (ﷺ) کی ہی روایت ہے کہ نبی کریم (ﷺ) نمازکے لیے ہمارے کندھوں کوچھوتے، اور فرماتے تھے صفیں درست کرو آگے پیچھے مت کھڑے رہو، ورنہ تمہارے دلوں میں کجی آجائے گی۔تم میں جولوگ بالغ اور سمجھ دارہیں وہ مجھ سے قریب رہیں اور پھراسی مناسبت سے اور لوگ رہیں

افادات: نمازے پہلے نبی کریم (علیہ) صفوں کودرست کرنے کا اہتمام کرتے ہے۔ شروع میں جب لوگ اس بات کے عادی نہیں بنے سے تو نبی کریم (علیہ) با قاعدہ پوری صف میں جاکر لوگوں کے کندھوں کو ملاملا کر درست کرتے ہے، اور جب لوگ اس کے عادی بن گئے، اور آپ کے بارباراس طرح کرنے کی وجہ سے لوگ جب سیھ گئے اور آپ نے یہ محسوس کیا کہ اب لوگوں کے پاس جاجا کرکندھوں کو ملانے کی ضرورت نہیں ہے، تو آپ زبانی تاکید فرمادیا کرتے ہے" اِسْتَوَوْا "سیدھے کھڑے رہو، صفیں درست کرو۔اس لیے امام کو بھی فرمادیا کرتے سے درست کرو۔اس کے امام کو بھی چاہیے کہ صفوں کی درستگی کا اہتمام کرے۔ ہاں!اگرلوگ خود اپنے طور پر درستگی کا اہتمام کرتے ہیں تو پھر امام کے لیے ضروری نہیں ہے، پھر بھی زبان سے کہہ دینا کہ صفیں درست کرو، یہ مستحب قراردیا گیاہے۔اوراگر مقتدی صفیں درست نہ رکھتے ہوں توامام کے لیے صفیں درست کرو، یہ مستحب قراردیا گیاہے۔اوراگر مقتدی صفیں درست نہ رکھتے ہوں توامام کے لیے صفیں درست کرواناضروری ہے۔

حضور (علیہ) فرماتے ہیں کہ اگر صفیں درست نہیں ہوں گی اورآگ پیچھے کھڑے رہو گے تواس کا اثر دلوں پر پڑے گااور تمہارے دلوں میں اختلاف پیداہوجائے گا، گویا صفوں کی درستگی دلوں کو درست کرتی ہے، اگرلوگ اس کا اہتمام کریں صفیں سیدھی کرکے کھڑے رہیں

تواس کاقدرتی اثریہ پڑے گاکہ دلوں کے اندر بھی محبت، اتفاق واتحاد پیدا ہو گااوراگر آگے پیچھے کھڑے رہیں گے تواس کااثر دلوں پر پڑے گا۔اور دلوں میں اختلاف پیدا ہو گا۔

#### امام کے قریب کون کھرارہے؟

پھر حضور (علیہ) نے فرمایا کہ تم میں جولوگ بالغ اور سمجھ دار ہیں وہ مجھ سے قریب رہیں اور پھراسی مناسبت سے اور لوگ رہیں یعنی نبی کریم (ملکیہ) کے پیچھے نماز کی پہلی صف میں وہ لوگ حضورسے قریب رہیں جوزیادہ سمجھ داراور پڑھے لکھے ہوں ،اس کا آپ (مُنْظِمُ) نے بڑااہتمام کیا۔اورتر تیب یہی ہونی چاہیے کہ جوزیادہ پڑھے ہوئے لوگ ہوں وہ امام کے قریب ہوں۔اوراس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ مجھی امام کوضرورت پیش آجاتی ہے مثلاً امام کا وضوٹوٹ گیاتومسکلہ یہ ہے کہ امام اشارہ سے کسی کواپنانائب بناکر وضو کے لیے چلاجائے اور وہ آدمی نماز کو جاری رکھے گا۔اب اگر پیچھے ایسے لوگ ہیں جو مسائل سے واقف ہیں توامام اپنی اس ذمہ داری کوبوری کرسکے گا۔ تبھی قراء ت میں غلطی ہوتی ہے تو لقمہ دینے کی ضرورت پیش آتی ہے۔ہم لوگ توصرف رمضان میں امام کے پیچیے سامع بناکر حافظ کو کھڑا کرتے ہیں، باقی دنوں میں وہ کہیں بھی کھڑا ہوتا ہے۔ حالانکہ یہ صحیح نہیں ہے۔ حدیث ِیاک کی تعلیم یہ ہے کہ جوجانکارلوگ ہیں ان کو پہلے موقع دیاجائے۔بلکہ نبی کریم(ﷺ)اس کااہتمام فرماتے تھے۔

## بزر گوں کی مجلس کے آداب

روایتوں میں آتا ہے کہ ایک مرتبہ حضرت ابی بن کعب (ش) نماز کے لیے تشریف لائے توایک نوجوان آگے کھڑاتھا، انہوں نے اس کووہاں سے ہٹادیا اور خود کھڑے ہوگئے، نماز کے بعد اس سے کہا کہ برانہ مانیو، نبی کریم (شی) نے ہمیں یہی تعلیم دی ہے۔ اسی موقع پریہ بھی کھاہے کہ بزرگوں اور اہل علم کی مجالس میں بھی جوبڑے اور سمجھ داراہل علم ہوں، جو ان کی باتوں کو سمجھنے کی زیادہ صلاحیت رکھتے ہوں، ان کو آگے بیٹھنے کاموقع دیا جائے، اوراسی کے ساتھ ان کو بھی آگے بیٹھنے کاموقع دیا جائے، اوراسی کے ساتھ ان کو بھی آگے بیٹھنے کا اہتمام کرناچاہیے۔ اب یہ ہے کہ جب مجلس لگنے جارہی ہے اس وقت تودہ پیچھے رہیں اور جب مجلس لگ چکی اس کے بعد آگے آنے لگیں تویہ بھی براہے۔ اسی لیے آگے ایک روایت میں آئے والا ہے ''وَاقَا کُمْ وَهَمْ اَسَانِ الْاَسْوَاقِ ''تم بازاروں کے شورو شغب سے بچو، اس کی ایک وجہ یہ بھی بتلاتے ہیں کہ جو آدمی اپنے آپ کوبازاروں میں گھومنے پھرنے کے اندر مشغول رکھے گا تو اس کو آگے رہنے کاموقع نہیں ملے گا۔

تودیکھئے! یہاں علامہ نووی (ﷺ) اس روایت کو اس لیے لائے ہیں کہ حضوراکرم (ﷺ) نے تاکید فرمائی کہ جوبالغ، عقل مند اور سمجھ دار لوگ ہیں وہ مجھ سے قریب رہیں اور نبی کریم (ﷺ) نے ان کے مقام ومرتبہ کی وجہ سے خاص تاکیدیہ فرمائی کہ نماز میں بھی وہ میرے قریب رہیں، دیگر مجالس کا بھی یہی حکم ہے۔اب ظاہرہے کہ ان اوصاف کی وجہ سے جب

ان کو مجالس میں آگے جگہ ملے گی، تو پھر چھوٹے بھی ان اوصاف کو حاصل کرنے کا اہتمام کریں گے۔

# سمجھ دار مجھ سے قریب رہیں

#### حدیث ۳۵۰

وعن عبدِاللهِ بْنِ مسعودٍ (ولهِ) قَالَ قَالَ رَسولُ اللهِ (اللهِ) : لِيَلِيْيُ مِنْكُمْ أُولُوا الْأَحْلامِ وَالنُّهِيٰ ثُمَّ الَّذِيثَ يَلُوْ تَهُمُ ـ ثلاثاً ـ وَإِيَّا كُمْ وَهَيْشَاتِ الْأَسُوَاتِ ـ (رواه مسلم)

قرجمہ: حضرت عبداللہ بن مسعود (رای سے روایت ہے کہ نبی کریم (سای فرمایا: تم میں جوبالغ، عقل منداور سمجھ دارہیں وہ مجھ سے قریب رہیں، پھر جن کی سوجھ بوجھ ان سے ذراکم ہے، وہ ان کے قریب رہیں، اس طرح ترتیب رہے گی۔اوراپنے آپ کو بازاروں کے شورو شغب سے بچاؤ۔

افادات: گویااس میں بھی ترتیب اور کیٹیگری ہے،جواعلیٰ درجہ کے ہیں وہ آگے رہیں، پھراس سے کم، پھراس سے کم اوراسی اعتبار سے آگے سلسلہ رہے گا۔

## زمین کاسب سے پہندیدہ ککڑا

اوراپنے آپ کو بازاروں کے شوروشغب سے بچاؤیعنی آدمی کوبازاروں میں زیادہ وقت گذارنانہیں چاہیے، ہاں ! یہ ایک ضرورت کی چیزہے۔ ایک کاروباری آدمی ہے جب تک کاروبار کامعاملہ ہے وہاں تک بازار میں رہے، جب کاروبار کاسلسلہ ختم ہو تووہاں سے ہٹ جائے۔

یا جو کاروباری نہیں ہے، اور کسی چیز کے خریدنے کی ضرورت پیش آئی توجہاں تک یہ ضرورت ہے وہاں تک بازار جائے، کیکن خریدنے سے فارغ ہونے کے بعد پھر اپناوقت بازار میں لگانے کی ضرورت نہیں ہے۔اس لیے کہ حدیث میں ویسے بھی تاکید آئی ہے، نبی کریم (ﷺ) سے ایک مرتبہ ایک آدمی نے آکر سوال کیا "أَیُّ الْبِقَاعِ أَحَبُّ"اے اللہ کے رسول!زمین کے خطوں میں سب سے زیادہ محبوب اور اللہ تعالیٰ کی نگاہوں میں سب سے زیادہ پہندیدہ ٹکڑا کون ساہے؟ نبی کریم (مالیا) نے فرمایا کہ مجھے معلوم نہیں ،حضرت جبرئیل آویں تومیں پوچھ کر بتاؤں۔ چنانچیہ حضرت جبرئیل آئے تو ان سے پوچھا، انہوں نے کہاکہ مجھے معلوم نہیں، میں باری تعالی سے پوچھ کر بتاؤں۔ چنانچہ وہ گئے اورآ کر کہاکہ آج تومیں اللہ تعالی سے اتنا قریب ہوا کہ مجھی اتنا قریب نہیں ہواتھا اور میں نے یہی سوال کیاتو باری تعالیٰ کی طرف سے جواب ملا 'أَحَبُ الْبِقَاعِ إلى اللهِ مَسَاجِدُهَا وَأَبْغَضُ الْبِقَاعِ إلى اللهِ أَسْوَاقُهَا 'زمين ميس سب سے زياده محبوب اور پسندیدہ جھے اللہ تعالیٰ کی نگاہوں میں مسجدیں ہیں،اور زمین میں سب سے زیادہ مبغوض اور ناپسندیده حصے بازار ہیں۔ (کشف الخفاء ۱۲۰)

اب ہمیں اپنے متعلق فیصلہ کرنا ہے کہ ہماراجی کہاں زیادہ لگتاہے، مسجدوں میں یا بازار کے اندر؟؟

## فارغ ونت گذارنے کی جگہ

بہر حال!بازار کوئی ایسی جگہ نہیں ہے کہ جہال جاناجائزہی نہیں ہے،اس لیے کہ وہ ایک ضرورت کی چیزہے، جس طرح بیت الخلاء ہوتے ہیں، کوئی آپ کویہ نہیں کچے گاکہ بیت الخلاء جاناجائز نہیں ہے،ایک فطری تقاضہ کے لیے وہاں جاناہی پڑتاہے لیکن ایبانہیں ہے کہ کوئی آدمی بیت الخلاء کواپنی بیٹھک کے طور پر پیند کر تاہو کہ چلو! فارغ وقت ہے تووہاں جاکر بیٹھتے ہیں۔ توجس طرح فارغ وقت کووہاں گذارناکوئی پیند نہیں کر تا،اسی طریقہ سے یہ سوچ بھی بیل۔ توجس طرح فارغ وقت ہے اس لیے چلو!بازار میں جاکر بیٹھتے ہیں، دوکان پر جاکر بلائے کی ضرورت ہے کہ فارغ وقت ہے اس لیے چلو!بازار میں جاکر بیٹھتے ہیں، دوکان پر جاکر نائم پاس کرتے ہیں۔ یہ جگہ اللہ تعالی کو پیند نہیں ہے، یہ ایک ضرورت کی چیزہے،کاروبار کی نسبت سے جاناہے توجائے،کوئی چیز خریدنے کی ضرورت ہے، نہ کوئی اورکام ہے؛تو پھر وہاں جانے کی ضرورت ہے،نہ کوئی ورکام ہے؛تو پھر وہاں جانے کی ضرورت ہے،نہ کوئی ورکام ہے؛تو پھر وہاں جانے کی ضرورت ہیں ہے۔ نہیں ہے۔ پھر بھی اگر کہیں جاکر بیٹھنا ہے تو مسجد سب سے زیادہ اچھی جگہ ہے۔

بہر حال! نبی کریم (علیہ) نے فرمایا کہ بازاروں کے شورو شغب سے اپنے آپ کو بچاؤ۔ اور خاص طور پریہ تاکیداسی لیے فرمائی گئی کہ جو آدمی بازاروں کے اندر مشغول رہے گا اس کو کبھی پہلی صف میں آنے کی عادت تواسی وقت مجھی پہلی صف میں آنے کی عادت تواسی وقت پڑے گی جب بازاروں سے دل کم لگاہواہو۔ حضور (علیہ) کی پہلی بات پر اسی وقت عمل ہو سکتا ہے جب کہ بازاروں کے ساتھ تعلق ونسبت ضرورت کے درجہ میں کم سے کم رکھی جائے۔

# غزوهٔ خیبر کاپس منظر

#### حدیث ۵۱

وَعَنَ أَبِي يَخِيلِ وَقِيلِ أَبِي مُحَبَّدٍ سِهُلِ بْنِ أَبِي حَفَيَةَ الْأَنْصَارِى (﴿ قَالَ: اِنْطَلَقَ عَبُدُاللهِ بْنِ سَهُلٍ وَهُوَ يَتَشَعَّطُ فِي حَمِهِ قَتِيلًا مَسْعُودٍ إلى خَيْبَرَ وَهِى يَوْمَوْنٍ صُلْحٌ، فَتَفَرَّقَا فَأَنَى مُحَيَّصَةُ إلى عبراللهِ بْنِ سَهْلٍ وَهُوَ يَتَشَعَّطُ فِي حَمِهِ قَتِيلًا فَسَعُودٍ إلى النَّبِي ( اللهِ اللهِ يَعَدُ الْمَدِينَةَ فَا نُطَلَقَ عَبُدُ الرَّحْنِ بْنُ سَهْلٍ وَمُحَيَّصَةُ وَحُويِّصَةُ اِبْنَامَسُعُودٍ إلى النَّبِي ( اللهِ النَّبِي ( اللهِ النَّبِي ( اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ ال

قرجمہ: حضرت سہل بن ابوحثمہ فرماتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن سہل اور حضرت محیصہ بن مسعود (بید دونوں صحابی ہیں ان دونوں کے بیٹے دونوں صحابی ہیں ان دونوں کے بیٹے ہیں۔)ایک مرتبہ خیبر گئے۔ یہ صلح حدیبیہ کازمانہ تھا۔ پھر دونوں الگ ہوئے۔ حضرت محیصہ جب عبداللہ کے پاس پہنچ تو وہ اپنے خون میں لت بت ہورہ تھے(کسی نے خون کردیا تھا) ان کود فن کیا،اور مدینہ آئے۔ عبدالرحمن، حویصہ اور محیصہ حضور (علیہ) کی خدمت میں گئے،عبدالرحمن بولنے گئے تو آپ (علیہ) نے فرمایا بڑے کو بولنے دو۔ یہ چھوٹے تھے اس لیے چپ ہوگئے۔ تب ان دونوں نے بات کی، تو خوار علیہ کرتے ہو؟ اور پوری حدیث تو حضور (علیہ) نے دریافت کیا:کیاتم قسم کھاتے ہواور قاتل سے حق کامطالبہ کرتے ہو؟ اور پوری حدیث ذکری۔

افادات: خیبر؛ یه مدینه منوره سے باره فرسخ کی دوری پرواقع ایک جگه ہے جو یہودیوں کی آبادی تھی اوروہاں کھجوروں کے باغات بہت زیادہ تھے۔جب حدیدید کی صلح ہوئی اور وہاں سے

واپس لوٹ رہے تھے تواللہ تعالیٰ کی طرف سے سورہ فتح نازل کی گئی جس میں خیبر کی فتح کی بشارت سنائی گئی اور پھر صلح حدیبیہ کے دو تین مہینہ بعدہی کے پی میں ماہِ محرم میں نبی کریم ( الله تعالی ہی کے تھم سے حضراتِ صحابہ کرام کی ایک فوج لے کر وہاں گئے اوراللہ تعالیٰ نے خیبر فتح کرایااور ساراخیبر مسلمانوں کے قبضہ میں آگیا، بہت سے یہودی مارے گئے اور پھرانہوں نے خیبر حوالہ کر دیا۔ یہودیوں کی شرارتیں بھی بہت زیادہ تھیں اس لیے نبی کریم (مثلیہ) نے فیصلہ یہ فرمایا کہ تمام یہودی خیبر حیبوڑ کر چلے جائیں ،کیکن ان لو گوں نے در خواست دی کہ یہ تو آپ نے فتح کرہی لیا ہے اور یہاں کی زمینیں اور باغات آپ لو گوں کی ملکیت میں آگئے ہیں،اب اگر آپ ہمیں یہاںسے نکال دیں گے تویہاں کے باغات اورز مینوں کی تھیتی باڑی آپ لوگوں ہی کو سنجالناپڑے گی،اس لیے ہماری طرف سے درخواست یہ ہے کہ ہم لوگوں کو نیہیں رہنے کاموقع دیا جائے،ہم یہ باغات اورز مینوں کو سنجالیں گے،اس میں کھیتی باڑی کریں گے اور جو پیداوار ہو گی اس میں سے آدھا حصہ ہم کودیجیواورآدھا آپ لینا،اس طرح ان زمینوں کی د کیھ بھال اور ذمہ دار یوں سے آپ لوگ سبکدوش اور آزاد رہیں گے اور آمدنی کا حصہ بھی ملتارہے گا۔جب نبی کریم (علیہ) کے سامنے بیہ بات پیش کی گئی تو آپ نے بھی اس کو منظور فرمالیا،اس لیے کہ وقت کا تقاضہ بھی یہی تھا، لیکن نبی کریم (علیلہ) نے ایک فیصلہ سے بھی فرمادیا کہ جب تک ہم چاہیں گے وہاں تک تم کو رہنے دیں گے، پھرجب ہم سے فیلہ کریں کہ اس جگہ کو جھوڑدوتو چلے جاناپڑے گا۔بعد میں حضرت عمر (رار نے اپنے دورِ خلافت میں ان لو گوں کو وہاں سے نکالاتو وہ لوگ شام کے علاقہ میں آکر آباد ہوئے۔

خیر!جب یہ صلح ہوئی تو یہاں کی زمینیں اورباغات نبی کریم (گالیا) نے مسلمانوں کے در میان میں مالکانہ حیثیت سے تقسیم فرمادیئے،اور جس کاجیساجیساحصہ تھاہرایک کے حصہ میں وہاں کی اتنی زمینیں آئیں،اور تمام مسلمانوں نے اپنی زمینیں کھیتی باڑی کرنے اور سنجالئے کے واسطہ یہودیوں کے حوالہ کی تھیں ۔جب کھجوروں کی یادوسری کھیتی کی پیداوارہوتی تھی تو اسطہ یہودیوں کے حوالہ کی تھیں ۔جب تھے،اسی کو بٹائی پر دینا کہتے ہیں اوراسی کو عربی زبان میں "مُزَارَعَة" کہتے ہیں اور خیبر کی نسبت سے اس کانام "مُخَابَرَة" بناہے اس لیے اس کے اس کو دینائی کہتے ہیں۔

خیر! توجن حضرات کے باغات اورزمینیں وہاں تھیں وہ حضرات کبھی کبھاران باغات کو دکھنے اور خبر گیری کے لیے جایا کرتے سے۔زمین والے اپنی زمین کسی کوحوالہ کرتے ہیں تووہ سال کے درمیان کبھی کبھاروہاں جاکروکیھتے ہیں کہ زمین کاکیاحال ہے،خاص کرکے جب پیداوار کا زمانہ قریب آیا ہو تو وہاں جاکراندازہ لگاتے ہیں کہ اس سال پیداوار کیسی ہے۔ حضراتِ صحابہ بھی اسی غرض سے خیبر جایا کرتے تھے۔

#### أيك واتعه

خیر! تویہ دونوں چپازاد بھائی حضرت عبدا للہ بن سہل اور حضرت محیصہ بن مسعود طبھی ایک مرتبہ اپنے باغات کی خبر لینے کے واسطے خیبر گئے، جب وہاں پہنچے توان میں سے ایک کی زمین اِدھر تھی اور دوسرے کی زمین اُدھر تھی، دونوں کاراستہ جہاں سے الگ ہوتا تھاوہاں دونوں نے

ایک دوسرے سے کہاکہ تم اُدھرسے جاؤ، میں إدھرسے جاتا ہوں، آگے جاکر ملتے ہیں، دونوں ا پنی زمین کی طرف گئے،بعد میں حضرت محصہ جب وعدے کے مطابق اس جگہ پر آئے تو حضرت عبدا للد کووہاں نہیں یایا،وہ ان کے باغ پر پہنچے تو دیکھاکہ حضرت عبدا للہ بن سہل رکھی) کو کسی نے قتل کر دیا تھااور خون میں لت بت پڑے تھے اور بہت خون بہہ رہا تھااورا نتقال ہو چکاتھا۔ وہاں کوئی اورآدمی بھی نہیں تھا اور کس نے قتل کیاہے وہ حضرت محصہ کو معلوم بھی نہیں تھا۔ حضرت عبداللہ تواکیلے گئے تھے، اتنی بات توضرور تھی کہ وہاں آبادی یہودیوں ہی کی تھی،ان میں سے ہی کسی نے قتل کیا ہوگا، لیکن قاتل کون تھایہ معلوم نہیں تھا۔اس لیے کہ انہوں نے قتل کرتے ہوئے تو دیکھا نہیں تھا۔ بھائی کی لاش لے کرمدینہ منورہ پہنچے، اس کے بعد حضرت محصہ اپنے بھائی حضرت حویصہ، اور مقتول حضرت عبد اللہ کے بھائی حضرت عبدالرحمن بن سہل؛ یہ تینوں نبی کریم (علیہ) کی خدمت میں شکایت لے کر پہنچے اور بتلایا کہ ہم وہاں گئے تھے اور ایسا ایساواقعہ ہوا۔

# ایک فقهی مسئله

اب یہاں ایک لمباچوڑافقہی مسکلہ آتاہے کہ اگر کسی آدمی کا قتل ہوجائے اور قاتل معلوم نہ ہو۔ایک شکل توبہ ہے کہ قتل کرنے والے کولوگوں نے دیکھاہے اور وہ گواہی دیں تواس کا جرم اور قصور ثابت ہوجائے گا،لیکن اگر کسی کی قتل کی ہوئی لغش کسی محلہ میں ملی لیکن اس کا قاتل معلوم نہیں ہے،تومسکلہ بیہ ہے کہ اس سارے محلہ والوں کو بلایا جائے لیکن اس کا قاتل معلوم نہیں ہے،تومسکلہ بیہ ہے کہ اس سارے محلہ والوں کو بلایا جائے

گا،اور مقتول کاولی اس محلہ والوں میں سے پچاس آدمیوں کاانتخاب کرے گا، اور ان میں سے ہر ایک کویہ قسم کھلائی جائے گی کہ اللہ کی قسم!نہ تومیں نے اس کو قتل کیا اور نہ میں اس کے قتل کرنے والے کو جانتا ہوں۔یہ اس لیے کیاجائے گاکہ اگران میں سے کوئی قاتل ہے تووہ قسم کھانے سے انکار کرے گا،اوراگروہ کسی کو جانتا ہوگا تو اس کو بتانا پڑے گا،یہ طریقہ اس لیے اختیار کیا گیا کہ اس طرح قاتل کا پیۃ لگ جائے، لیکن اگر اس کے باوجود بھی پیۃ اس نین وہ پچاس آدمی سب کے سب یہ قسم کھارہے ہیں کہ نہ تو میں نے اس کو قتل کیااورنہ میں اس کے قتل کرنے والے کو جانتا ہوں، تو پھر اس پورے محلہ والوں پر مقتول کی دیت یعنی خون کی جو قیمت مقرر کی گئی ہے وہ عائد کردی جائے گی۔

**(215)** 

## مسی کے سامنے بات پیش کرنے کاادب

خیر! توبہ تینوں بھائی نبی کریم (علیہ) کی خدمت میں حاضر ہوئے، ان تینوں میں سب سے بڑے حویصہ تھے، اس کے بعد محیصہ اور سب سے جھوٹے عبدالرحمن بن سہل تھے اور یہی مقتول کے سگے بھائی تھے اس لیے انہوں نے ہی واقعہ بتانا شروع کیا، لیکن نبی کریم (علیہ) نے ان سے فرمایا 'دَ کَبِرُ کَبِرُ کَبِرُ کَبِرُ کَبِرُ کَبِرِ کے کوبولنے دو، بڑے کوبولنے دو۔ یعنی جب تم تینوں مل کرمیرے پاس بات پیش کرنے کے لیے آئے ہوتواب تم میں سے جو بڑا ہوگا وہی بات پیش کرے گا۔ اس سے معلوم ہوا کہ کسی بڑے کے سامنے بات پیش کرنابھی ایک فضیلت کی چیز ہے گا۔ اس سے معلوم ہوا کہ کسی بڑے کے سامنے بات پیش کرنابھی ایک فضیلت کی چیز ہے

تواس میں بھی ترجیح اسی کودی جائے گی جو عمر کے اعتبار سے بڑا ہوگا، چنانچہ حضرت حویصہ ہی نے نبی کریم (علیہ) کے سامنے ساراواقعہ بیان کیا۔

اب مسئلہ کی اور تفصیلات ہیں ،اس میں ہم نہیں جاتے۔ یہاں توعلامہ نووی (ایک اس روایت کو صرف اس بنیاد پرلائے ہیں کہ اس واقعہ میں حضورِ اکرم (الکے ان بولئے والے اگرچہ مقتول کے سکے بھائی سے لیکن چوں کہ وہ چھوٹے سے اس لیے ان کو بولئے کی اجازت نہیں دی،اور فرمایا کہ جو بڑا ہے وہی بات پیش کرے۔ہاں!اگر بڑاہی چھوٹے کو یوں کہے کہ توبات پیش کر،تو پھربات دو سری ہے،لیکن بڑے کے کہے بغیر چھوٹے کو اپنی طرف سے بات شروع کرنی نہیں چاہیے۔ کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ بات پیش کرنے کی صلاحیت اور طریقہ بڑے کے مقابلہ میں چھوٹے میں زیادہ ہو تاہے تو اس وقت اس کی ضرورت پیش آتی طریقہ بڑے کے کہ چھوٹا بات پیش کرے،اس صورت میں بڑا چھوٹے سے کہ کہ تم بات کرو،تووہ پیش کرے،لیکن بڑے کے کہ تم بات کرو،تووہ پیش کرے،لیکن بڑے کے کہے بغیر چھوٹے کو سلسلہ کلام اپنے ہاتھ میں نہیں لینا چاہیے۔

# تدفین میں بھی اہلِ قرآن کو نضیلت حاصل ہے

#### حدیث ۳۵۲

وعن جابرٍ (﴿ أَنَّ النَّبِيِّ ( النَّبِيِّ ( النَّبِيِّ ) كَانَ يَجْبَعُ بَيْنَ الرَّجُلَيْنِ مِنْ قَتْلِي أُحْدٍ يَغْنِي فِي الْقَبْرِ، ثُمَّ يَقُولُ:أَيُّهُمَا أَكُثَرُ أَخْداً لِلْقُرْآنِ؛ فَإِذَا أُشِيْرَلَهُ إِلى أَحْدِهِمَا، قَلَّمَهُ فِي اللَّحْدِ (رواه البخاري)

ترجمہ: حضرت جابر (روسی) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (سالیہ) اُحدے شہداء میں سے دو دوآد میوں کو قبر کے اندر جمع کرتے تھے، پھر پوچھتے تھے کہ ان دونوں میں سے کسے قرآن پاک زیادہ یاد ہے؟ جب دونوں میں کسی ایک کے بارے میں بتلایاجا تاتواسی کو قبر میں آگے رکھتے۔

افادات: غزوہ احددوسری بڑی جنگ ہے جواسلام میں پیش آئی، غزوہ بدر میں تو مسلمانوں کو فتح ہوئی تھی لیکن غزوہ احد میں مسلمانوں کے سترسے زیادہ آدمی شہید ہوئے، اور بہت سے لوگ زخمی ہوئے، جب جنگ ختم ہوگئ اور شہیدوں کود فن کرنے کی ضرروت پیش آئی،اور قبریں کھودنا شروع کیں تو حضرات صحابہ نے بی کریم (بھی) سے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول!اس وقت جب کہ ہم زخمی، تھکے ہوئے اور بیار بھی ہیں، ہمارے لیے ہرایک کے لیے الگ الگ قبر کھودنا مشکل ہے۔اس لیے دودو، تین تین، چارچارآد میوں کے برابر بڑی قبریں کھودی گئیں،اورایک ایک قبرکے اندردودو تین تین چارچارآد میوں کود فن کیا گیا،ایک کود فن کیا گیا،ایک کود فن کیا گیا،ایک کود فن تیں جو نے بعد بھر دو سرے کواور پھراسی طرح کیود فن کیا گیا،ایک کود فن تیسرے کود فن کرتے سے اور قبر بند کر دی جاتی تھی۔

ایک قبر میں ایک سے زیادہ آدمیوں کو دفن کرنا بھی جائزہ، اوراس موقع پر یہی کیا گیا تھا۔ جب قبر میں رکھنے کاوفت آتا تھا تودونوں کو ایک ساتھ ایک پر ایک کو تو رکھ نہیں سکتے اس لیے قبلہ کی طرف ایک کور کھا جاتا اوراس کے پیچھے پھر دوسرے کو رکھا جاتا۔ اور یہی صحیح طریقہ ہے۔ توجب قبر میں رکھنے کاوفت آتا تھا تو نبی کریم (مالیہ) حضرات صحابہ سے پوچھتے کہ ان دونوں میں قرآن کریم کازیادہ پڑھا ہواکون ہے؟ کس کے پاس قرآن کا علم زیادہ ہے؟

جب کہاجاتا کہ یہ ہے، توپہلے اس کو قبر میں رکھواتے تھے، اور قبلہ کی طرف اس کولٹاتے تھے، پھر دوسرے کا نمبر آتاتھا۔

**4218** 

یہاں توعلامہ نووی ( ایک اس روایت کواس لیے لائے ہیں کہ دیکھو!ایک قبر میں دفن کرتے وقت بھی قبلہ والی جہت جوافضل جہت ہے اس کاحق داراس کو آدمی کو قرار دیا گیا جو دوسرے کے مقابلہ میں قرآن زیادہ پڑھاہواہو،اوردوسرے کے مقابلہ میں زیادہ علم رکھتا ہو، حضور ( ایک کیا۔

# تَوُقِيُرُالْعُلَبَاءُوَالْكِبَارِوَأَهُلِ الْفَضُلِ ﴿ مِجلس ٢ ﴾ الْفَضُلِ ﴿ مِجلس ٢ ﴾

علماء، عمر رسیده اور فضل و کمال والوں کا احترام و تعظیم کرنا



## جِينَالِيَّالِحِوْلِكِيْنِ

#### ۲ارجون ۱۹۹۹ءء

#### ٢٧ر صفر المظفر ٢٠٠٠ ـ ه

یہ باب چل رہاہے جس میں علاء اور سن رسیدہ اور فضل و کمال والے لوگوں کی تعظیم وتوقیر کابیان ہے،اوران کودوسرے ایسوں کے مقابلہ میں جن میں یہ اوصاف نہیں پائے جاتے آگے رکھنا،ان کے لیے اچھی اوراونچی بیٹھک تجویز کرنا،ان کے مرتبہ کو لوگوں کے سامنے ظاہر کرنااوران کے ساتھ ایسامعاملہ کرناجس سے دیکھنے والوں کو ان کے مرتبہ کاخیال آئے۔اسی سلسلہ کی روایتیں پیش فرمارہے ہیں ایک اور روایت پیش کی ہے۔

# جو عمر میں براہو اس کا کحاظ کیجئے

#### حدیث ۳۵۳

عَنِ ابْنِ عُمَرَ رضى الله عنهما أَنَّ النَّبِيِّ ( اللَّهِ عَالَ: أَرَافِي فِي الْمَنَامِ ٱلْسَوَّكِ بِسِوَاكٍ بَجَاءَ فِي رَجُلانِ، أَحَدُهُمَا أَكُرُمُ مِنَ الْاَخْدِ ، فَنَاوَلُتُ السِّوَاكَ الْأَصْغَرَ، فَقِيْلَ فِي كَبِّرُ، فَلَفَعْتُهُ إِلَى الْأَكْبَرِمِنْهُمَا ـ (روالا مسلم مسنداً والبخارى تعليقاً)

قرجمہ: حضرت عبداللہ بن عمر (را سے منقول ہے کہ نبی کریم (اللہ اللہ) نے ارشاد فرمایا کہ میں نے اپنے آپ کوخواب میں مسواک کرتے ہوئے دیکھا۔ اسی خواب کے دوران یہ بھی دیکھا کہ دوآدمی میرے پاس آئے، ان میں ایک دوسرے سے عمر میں بڑاتھا، میں اپنی مسواک چھوٹے والے کودینے لگا توخواب ہی میں مجھ کو کہا گیا 'درگہر'' بڑے کو دیجئے۔ حضور (اللہ اللہ) فرماتے ہیں کہ میں نے وہ مسواک بڑے کودی۔

افاوات: اس روایت کولا کریہ بتلاناچاہتے ہیں کہ دیکھئے! نبی کریم (الکیلیم) کو خواب میں بھی اس بات کی تلقین کی جارہی ہے کہ جو عمر میں بڑاہے اس کالحاظ کیجئے۔ میں پہلے بھی بتلاچکاہوں کہ مثلاً دوآد می ایسے ہیں جواپنے کمالات وخوبیوں میں برابر ہیں، علم وفضل کے اعتبار سے دونوں کیسال ہیں لیکن ان میں سے ایک عمر کے اعتبار سے دوسرے سے بڑا ہے، تواس صورت میں کیسال ہیں لیکن ان میں سے ایک عمر کے اعتبار سے دونوں میں سے کسی میں بھی نہیں ،اور کوئی امتیازی بڑے کالحاظ کیاجائے گا۔اوراگر فضل و کمال دونوں میں سے کسی میں بھی نہیں ،اور کوئی امتیازی وصف اور خوبی بھی جو عمر کے اعتبار سے بڑاہے اس کالحاظ کیا جائے گا۔

اس روایت میں کوئی تفصیل نہیں ہے، ہوسکتاہے کہ وہ دونوں آدمی جوخواب میں نظر آئے تھے علم وفضل اور کمال کے اعتبارسے کیساں ہوں اور پھرنبی کریم (علیہ) نے ان میں جو عمر میں چھوٹاتھااس کو مسواک دیناچاہا، تو آپ (علیہ) کوخواب ہی میں تلقین کی گئی کہ آپ بڑے کو دیجئے۔

# یہ بھی اللہ تعالیٰ کی تعظیم ہے

حدیث ۳۵۳

عَنُ أَيْ مُوسَى ﴿ عَلَى اللَّهِ اللّ الْقُرُ آنِ غَيْرَالْغَالِيُ فِيْهِ وَالْجَافِي عَنْهُ وَإِكْرَامَ ذِي السُّلْطَانِ الْمُقْسِطِ و (حديث حسن، روالا ابوداود) ترجمہ: حضرت ابوموسیٰ اشعری (را فرماتے ہیں کہ نبی کریم (القیم) نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی تعظیم اوراس کے حقوق کی ادائیگی میں سے یہ بھی ہے کہ جو مسلمان سفیدبال والاہواس کا اکرام کیاجائے۔اورجو حامل قرآن یعنی حافظ یاعالم قرآن ہے،اوروہ اس میں غلوکرنے والا نہیں ہے اورنہ وہ اس کے حقوق کی ادائیگی میں کو تاہی کر تاہے، تواس کا بھی اکرام کیاجائے۔اور ایبا بادشاہ جوانصاف کرنے والاہے اس کا بھی اکرام کیاجائے۔

افادات: اس روایت میں تین طرح کے آدمیوں کا تذکرہ ہے، اس میں پہلا تو وہ ہے جس کی عمر اسلام کی حالت میں بوڑھاپے تک گذری اور اس کے بال مسلمان ہونے کی حالت میں سفید ہوئے تووہ اس بات کاحق دار ہے کہ اس کا اکر ام و ادب کیا جائے۔

دوسراوہ جو قرآنِ پاک کاحامل ہے لیعنی حافظ یاعالم ہے اور قرآن کے معاملہ میں غلواور حدسے آگے بڑھ کر کوئی کام نہیں لے رہاہے۔

#### خاص دینی مزاج؛اعتدال

بعض مرتبہ بعض لوگ اپنے کس عمل کے اندرغالی ہوتے ہیں اوروہ جس چیز کو لے کرچل رہے ہیں اسی کودوسری تمام چیزوں سے اہم سمجھتے ہیں،حالانکہ دین کی تعلیم میں اس بات کاخاص اہتمام کیا گیاہے کہ جوباتیں شریعت کی نگاہوں میں مطلوب ہیں ان کے اندر بھی آدمی اعتدال اور میانہ روی سے کام لے،غلونہ کرے اور حدسے آگے نہ بڑھے، قرآنِ پاک

میں تھم دیا گیاہے ﴿لا تَغُلُوافِی دِیْدِکُمُ ﴿ دِین کے معاملہ میں غلوسے کام نہ لیاجائے۔غلوکامطلب سے کہ کسی کام کے لیے جو حدمقرر کی گئی ہے اس کی اس مقررہ حدمیں رہ کر آدمی نہ چلے۔

میں اس کی ایک مثال دے کر آپ کویہ بات سمجھاتاہوں کہ اللہ تعالیٰ کاجو ادب بجالانا چاہیے،ان میں سے یہ بھی ہے کہ آدمی اگر تنہائی میں ہوتب بھی اپناسترنہ کھولے۔لوگوں کے سامنے اپنے ستر کو چھیانا تو ضروری اور واجب ہے،اگر کوئی آدمی لو گوں کے سامنے اپناستر کھولے گاتووہ حرام کام کاار تکاب کرنے والا قرار دیا جائے گا اور گنہ گار ہو گا،لیکن اگر کوئی آدمی کسی بند کمرہ میں تنہاہے وہاں اس کوانسانوں میں سے کوئی دیکھنے والاموجود نہیں ہے،اب وہاں توکسی غیر کے سامنے ستر کھولنالازم نہیں آتا، لیکن ایسے مواقع میں آدمی کوچاہیے کہ بلاضرورت ستر نہ کھولے۔اوردوسری بات بیہ ہے کہ کوئی ضرورت ہوتی ہے جیسے کسی کو عنسل کی ضرورت ہے، استنجاء اور پیشاب باخانہ کی ضرورت ہے،یااپنی بیوی سے اپنی حاجت بوری کرنے کی ضرورت ہے،ان مواقع پرتو ستر کھولنے کی شریعت نے اجازت دی ہے،اورجب تک آدمی ستر نہیں کھولے گاوہاں تک وہ اپنی ان ضرور تول کو پورا نہیں کر سکتا، لیکن اس میں بھی شریعت نے یہ تعلیم دی ہے کہ ضرورت کی مقدار ہی ستر کھولاجائے۔

چنانچہ حدیثِ پاک میں آتاہے کہ نبی کریم (علیہ) جب قضاءِ حاجت کے لیے جاتے سے ، توجب بیٹھنے کے لیے زمین سے بالکل قریب ہوتے سے تب ستر کھولتے سے (ابوداود،۱۲۰) اس لیے اگر کوئی آدمی باہرسے ستر کھول کرجاتا ہے، یاچند قدم دورہے اور ستر کھول دیتا ہے تواس کی ضرورت نہیں ہے، ستر کھولناتواس لیے ہے کہ پیشاب یاخانہ کا تقاضہ بورا کرنا

ہے،اس کیے اس جگہ پر پہنچ کر بھی بیٹھنے کے لیے جتناز مین سے قریب ہوتا جائے اس وقت بفتر ضرورت ستر کھولے۔ یہی اس کا ادب ہے۔

بہر حال! میں یہ عرض کررہاتھا کہ تنہائی میں جہاں کوئی دیکھنے والا موجود نہ ہو، تواگرچہ وہاں ستر چھپانا فرض تو نہیں رہا، لیکن اللہ تعالیٰ کی ذات کا ادب یہ ہے کہ آدمی تنہائی میں بھی اپنے ستر کو چھپانے کا اہتمام کرے اس لیے کہ ہر مسلمان کایہ تصور ہے کہ اللہ تعالیٰ ہمیں دیکھ رہاہے، ہم اس کی تگاہوں کے سامنے ہیں، ہمارا ہر حرکت وسکون اس کے علم میں ہے، تواس کا ادب یہ ہے کہ تنہائی میں بھی ہم بلاضرورت اپناستر نہ کھولیں۔ شریعت کایہ ایک حکم ہے جو اللہ تعالیٰ کے آداب میں سے ہاگرچہ تنہائی کی حالت میں یہ فرض اور واجب نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ کے آداب میں سے ہے، اگرچہ تنہائی کی حالت میں یہ فرض اور واجب نہیں ہے۔ اور لوگوں کے سامنے تو یہ فرض اور واجب ہیں ہے۔

اب حضراتِ صحابہ کرام (رہے) کے سامنے بھی یہ چیز تھی،ان میں سے بعض حضرات کے دل ودماغ پریہ تصور کہ اللہ تعالی ہمیں دیکھ رہاہے اتناغالب آیا کہ جب وہ حضرات قضاءِ حاجت اور پیشاب پاخانہ کے لیے بیٹھتے تھے اس موقع پر بھی انہوں نے سوچا کہ اس وقت بھی ہم اللہ تعالیٰ کی نگاہوں کے سامنے ہیں،اور اپناستر کھول رہے ہیں، تو حیاو شرم کی زیادتی کی وجہ سے ان میں سے بعض حضرات یہ کرتے تھے کہ قضاءِ حاجت کے لیے بیٹھتے وقت وہ اپنے سینے کوموڑدیتے تھے اور دوہراکردیتے تھے،جیسے کوئی اوپر سے دیکھ رہاہو توہم اپنے آپ کو کیسے جھادیتے ہیں اس طرح جھک جاتے تھے،اور اپنے آپ کو مشقت میں ڈالتے تھے۔اس کو کیسے جھادیتے ہیں اس طرح جھک جاتے تھے،اور اپنے آپ کو مشقت میں ڈالتے تھے۔اس کو کیسے جھادیتے ہیں اس طرح جھک جاتے تھے،اور اپنے آپ کو مشقت میں دالتے تھے۔اس کو کیسے جھادیتے ہیں اس طرح جھک جاتے تھے،اور اپنے آپ کو مشقت میں دالتے تھے۔اس کی تنبیہ کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے قرآنِ پاک میں یہ آیت نازل کی

گئ ﴿ اَلَا إِنَّهُمْ يَثَنُوْنَ صُلُورَهُمْ لِيَسْتَخَفُوْا مِنْهُ جَب وہ پیشاب پاخانہ کے وقت قضاءِ حاجت کے لیے جاتے ہیں اوراس وقت سر کھولنے کی نوبت آتی ہے تووہ لوگ اپنے سینوں کو موڑ لیتے ہیں، اور ایسااس لیے کرتے ہیں تاکہ اللہ تعالیٰ سے جھپ سکیں ۔باری تعالیٰ فرماتے ہیں﴿ اَلَا حِبْنَ وَقَت وَهُ کَیْرُ نَ یَا بَہُ مُ اَیُسِرُ وَنَ وَمَا یُعْلِنُونَ ﴾ جس وقت وہ کیڑے پہنے ہوئے ہوتے ہیں اوراس وقت جس چیز کووہ جھپاتے ہیں یا ظاہر کرتے ہیں؛اللہ تعالیٰ تووہ سب بھی جانتا ہے (روح المعانی، وقت جس چیز کووہ جھپاتے ہیں یا ظاہر کرتے ہیں؛اللہ تعالیٰ تووہ سب بھی جانتا ہے (روح المعانی، اللہ تعالیٰ سب جانتے ہی ہیں تو پھر ستر بھی کیا چھپانا۔

#### غلوسے بچانے کا اہتمام

دیکھو! شریعت نے حدود کی دونوں طرف سے رعایت کی ہے کہ ویسے تویہ ایک طرح کی بے ادبی ہے، اس بے ادبی سے بچپانے کے لیے یہ حکم دیا کہ تنہائی میں ہو تب بھی آپ اللہ تعالیٰ کے ادب کو بجالاتے ہوئے ستر کو چھپانے کا اہتمام کریں، لیکن اسی شریعت نے ہمیں یہ اجازت دی کہ قضاءِ حاجت کے وقت بقدرِ ضرورت ستر کھول سکتے ہیں، اب اگر کوئی آدمی اس وقت ستر کھول کر بیٹھا ہے تووہ ضرورت کی وجہ سے ہے، اگر اس وقت بھی وہ یہ تصور دل میں لائے جیما کہ میں نے ابھی بعض صحابہ کے متعلق بتلایا، اور اس طرح سینے کو موڑ کروہ اپنے آپ کو بلاوجہ مشقت میں ڈالے، تویہ اللہ تعالیٰ کے ادب کی بجاآوری میں ایک طرح کا غلو ہے، اور اللہ تعالیٰ نے اس کو پہند نہیں کیا، اس لیے ان کو تنبیہ کی کہ ایساکرنے کی ضرورت نہیں، اور اللہ تعالیٰ کے نام کی نگاہوں کے سامنے ہوتے ہیں،

تو پھر جب کپڑے پہنے ہوئے ہوتے ہو،اس وقت بھی تواللہ تعالیٰ کی نگاہوں کے سامنے ہی ہوتے ہو؛اس وقت کیا کروگے؟

# خلاصه كلام

بہر حال! یہ چیزایک ایسی جماعت کی طرف سے پیش آرہی تھی جس کو اللہ تعالیٰ آنے والی پوری امت کے واسطے نمونہ بناناچاہتے تھے،اور جوشریعت ِ مطہرہ نبی کریم (گاہا) لے کر دنیامیں تشریف لائے اس شریعت کو دوسروں تک پہنچانے کے لیے یہی حضرات واسط بننے والے تھے،اس لیے اگر ان حضرات کی طرف سے کوئی الیبی بات پیش آتی، تو ہوسکتا تھا کہ آنے والی امت کو مشقت لاحق ہوتی،وہ حضرات تواپنے اس جذبہ کی وجہ سے اس چیز کی رعایت کرپاتے،لیکن آنے والی امت اس کالحاظ نہ کرپاتی اور بلاوجہ مشقت میں پڑجاتی،اس لیے ان کو تنبیہ کی گئی اور اسی سلسلہ میں یہ آیت نازل ہوئی۔معلوم ہوا کہ دین کا کوئی بھی کام ہو،اس کی انجام دہی میں آدمی کوان حدود کی پوری رعایت کرنی چاہیے جوشریعت نے مقرر کی ہیں،اگروہ حدسے آگے بڑھے گاتو اس کو شریعت پند نہیں کرتی۔

#### اعتدال کی ایک اور مثال

میں ایک اور مثال دیتاہوں کہ قیام اللیل یعنی رات کو تہجد کے لیے اللہ تعالیٰ کے سامنے کھڑار ہنا، یہ ایک پیندیدہ چیزہے، اللہ تعالیٰ کے قرب اوراس کی نزد کی کا ذریعہ ہے، اس میں

کوئی شبہ نہیں ہے،اوراس کے بڑے فضائل ہیں، قرآنِ پاک میں بھی اس کی تاکید آئی ہے،
اگرچہ اس کو فرض نہیں کیا گیاہے،لیکن حدیث پاک میں آتا ہے جو آدمی اللہ تعالی کا خصوصی
قرب حاصل کرناچاہے،اس کوچاہیے کہ اس نماز کااہتمام کرے۔اب ایک آدمی پوری رات
جاگتاہے،اوراپنے بدن کوراحت پہنچانے کانام ہی نہیں لیتا؛ تویہ غلط طریقہ ہے۔

حضرت عبدالله بن عمروبن عاص (ﷺ) ایک صحابی ہیں،ان کے والد عمروبن عاص نے ان کا نکاح کرایا۔ نکاح کی کچھ مدت کے بعد انہوں نے اپنی بہو سے بوچھا کہ صاحبزادے کا کیاحال ہے؟اس نے جواب دیا کہ ماشاء اللہ بہت نیک ہیں، دن بھر روزہ رکھتے ہیں اور رات بھر تہجر میں مشغول رہتے ہیں۔اس طرح اس نے چند جملوں میں اپنی بات کہہ دی کہ میرے حقوق ادا کرنے کی طرف توجہ نہیں کرتے۔ کچھ مدت کے بعد پھرانہوںنے پوچھاتو پھریہی جواب ملا، اب انہوں نے جاکرنبی کریم ( اللہ ای سے عرض کیا کہ یارسول اللہ! میں نے اپنے بیٹے عبداللہ کا نکاح ایک شریف گھرانے کی عورت سے کرادیا،لیکن وہ توعبادت میں ایسے مشغول ہیں کہ بیوی کے حقوق کی ادائیگی کا اہتمام ہی نہیں کرتے،رات بھر تہجد میں مشغول رہتے ہیں اور دن بھر روزہ رکھتے ہیں۔حضوراکرم (مُنْقِیمًا) نے کہا کہ ٹھیک ہے،اور پھر آپ (مُنْقِیمًا)خود ان کے پاس تشریف لے گئے، انہوں نے آپ (ملی ) کو تکیہ پیش کیاتو آپ نے اس کوایک طرف رکھا اور پھران سے سارے حال احوال پوچھ،اس کے بعد حضورِ اکرم (علیہ) نے کہاکہ دیکھو! پوری رات عبادت میں رہنے کی ضرورت نہیں ہے، کچھ حصہ آرام بھی کرو' اِنَّ لِجَسَدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَانَّ لِعَيْنَيْكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِزَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِزَوْرِكَ عَلَيْكَ حَقًّا" تمهارے جسم كا بھى تم پر حق ہے،

تمہاری آکھ کا بھی تم پر حق ہے، تمہاری بیوی کا بھی تم پر حق ہے، تمہاری ملاقات کے لیے جو مہان آتے ہیں ان کا بھی تم پر حق ہے، اور ان تمام کے حقوق کی ادائیگی کا انہمام کرنا چاہیے، عبادت کابیہ ذوق و شوق ٹھیک ہے، لیکن اس میں اتنا غلو کرنا کہ دوسروں کے حقوق پر زد پڑے، پیندیدہ چیز نہیں ہے۔ اس کی اور بھی بہت ساری مثالیں ملیں گی۔ تومیں سے عرض کرنا چاہتا تھا کہ کسی بھی چیز میں غلو پیندیدہ نہیں ہے، دین کا اونچے سے اونچاکام ہواوروہ فرض کا چاہتا تھا کہ کسی بھی چیز میں غلو پیندیدہ نہیں ہے، دین کا اونچے سے اونچاکام ہواوروہ فرض کا اجازت نہیں دیتی۔ کسی بھی چیز میں غلو پیندیدہ نہیں ہے، دین کے مختلف شعبے ہیں، کوئی آدمی دین کے کسی بھی شعبے ہیں، کوئی آدمی دین کے کسی بھی شعبے سے منسلک ہو تو اس کو اس شعبے کے حدود میں رہ کرہی کام کرنا چاہیے، اس میں حد سے آگے بڑھنے کی شریعت اجازت نہیں دیتی۔

اس روایت میں حضوراکرم (علیم) نے فرمایا 'وَ تَحَامِلِ الْقُرُآنِ غَیْرَالْغَالِی فِیْهِ ''وہ حافظِ قرآن اورعالم جواس میں غلوکی حدتک نہ پہنچ ؛ تواس کا اکرام کیاجائے۔ اور غلو کرنے والے کے متعلق حضور (علیم) نے کوئی بات نہیں فرمائی۔

''وَالْجَافِیْ عَنْهُ''اورجواس کے حقوق کو چیوڑنے والاہے اس کو بھی مشٹنی کر دیا۔ گویا حدود سے آگے بڑھنے والے کو سے آگے بڑھنے والے کو بھی اندرسے نکال دیااور حقوق کی ادائیگی میں کو تاہی کرنےوالے کو بھی حچوڑدیا۔جو در میانی راہ چلنے والاہے اس کے اکرام کا حکم دیاہے۔

اوراس روایت میں تیسری بات یہ ارشاد فرمائی کہ جوبادشاہ انصاف کرنے والا ہو اس کا بھی اکرام کیاجائے، یہ بھی اللہ تعالیٰ کی عظمت کے حقوق میں سے ہے۔

# وہ ہم میں سے نہیں

حدیث ۳۵۵

عن عَمْرِ وَبْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيْهِ عَنْ جَدِّيةِ قَالَ قَالَ رَسولُ اللهِ (سَّالَيُّمُ): لَيْسَ مِثَّا مَنُ لَّمُ يَرُ مَمْ صَغِيْرَكَا وَيَعْرِفُ شَرُفَ كَبِيْرِنَا ـ (حديد صيح رواه ابو داو دوالترمذي، وقال: حديد حسن صيح)

ترجمہ: نبی کریم (مُنْ اِللَّهِمُ) کاار شادہے کہ جو آدمی ہمارے جھوٹوں پر شفقت ومہربانی کا معاملہ نہ کرے، اور ہمارے بڑول کی بزرگی اوران کے شرف و کمال کالحاظ نہ کرے، وہ ہم میں سے نہیں ہے۔

افادات: گویااسلامی تعلیمات کاتفاضہ یہ ہے کہ چھوٹوں کے ساتھ شفقت ومہربانی اور محبت کامعاملہ کیا جائے۔ دونوں جیزوں کا معاملہ کیا جائے۔ دونوں چیزوں کاخیال کیاجائے۔

# لو گوں کے مقام ومرتبہ کے مناسب معاملہ کیاجائے

حدیث ۳۵۲

عن أَبِي ميهونَ بنِ أَبِي شَبِيبٍ رحمه الله آنَّ عَائِشَةَ رضى الله عنها مَرَّ بِهَا سَائِلٌ فَأَعُطَتُهُ كِسُرَةً، وَمَرَّ بِهَا رَجُلُ عَلَيْهِ وَهَيْعَةٌ، وَمَرَّ بِهَا رَجُلُ عَلَيْهِ وَهَيْعَةٌ، فَأَقَعَلَتُهُ، فَأَكَلَ فَقِيْلَ لَهَا فِي ذٰلك؛ فَقَالَتُ: قَالَ رَسولُ اللهِ (اللهِ (اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

**(230)** 

وذكرمسلم فى أول صيحه تعليقاً فقال: ذُكِرَعَنْ عَائِشَة رضى الله عنها قَالَتْ: أَمَرَكَا رَسُولُ اللهِ ا أَنْ نُنْزِلَ النَّاسَ مَنَازِلَهُمْ .

قر جمعہ: میمون بن ابی شبیب کہتے ہیں کہ حضرت عائشہ (راشی) کے پاس سے ایک مانگنے والا گذرا۔ حضرت عائشہ (راشی) نے روٹی کاایک عکرا اس کو دے دیا۔ اس کے بعدایک دوسر آدمی وہاں سے گذرا، جس کی ظاہر کی ہیئت ذرااچی تھی، اوروہ بھی ضرورت مندتھا، تو حضرت عائشہ (راشی) نے اس کو بھاکر کھلایا، اور پھر رخصت کیا۔ حضرت عائشہ (راشی) سے اس بارے میں پوچھاگیاتو فرمایا کہ نبی کریم (مانیکی) نے ارشاد فرمایا کہ لوگوں میں سے ہرایک کے ساتھ اس کے مقام ومرتبہ کے مناسب معاملہ کیجئے۔ دوسری روایت میں ہے، حضرت عائشہ (راشی) فرماتی ہیں کہ نبی کریم (مانیکی) نے ہم کو اس بات کا حکم دیا کہ ہم لوگوں کوان کے مقام ومرتبہ پررکھیں۔

افادات: پہلے والاظاہری ہیئت سے ایسامعلوم ہوتاتھاکہ وہ ایک مانگنے والا ہے، اس لیے اس کے ہت کواداکرناہے۔ اور دوسرا آدمی بھی محتاج لیے اس کے ہت کواداکرناہے۔ اور دوسرا آدمی بھی محتاج اور ضرورت مند تو تھالیکن مانگنے والامعلوم نہیں ہوتاتھا، اس لیے اس کو بٹھا کر کھلایا۔

بہر حال! لوگوں میں سے ہرایک سے اس کے مقام ومرتبہ کے مناسب معاملہ کیا جائے، بیہ نبی کریم (علیہ) کی تعلیم ہے۔ جس کیٹیگری کا آدمی ہے ویسا ہی اس کے ساتھ معاملہ

کیاجائے۔ لیکن یہاں وہ کیٹیگری مرادہ جو شریعت کی مقرر کی ہوئی ہے یعنی شریعت نے اس کوجومقام اور درجہ عطافر مایاہے اس مقام و مرتبہ کے مناسب اس کے ساتھ معاملہ کیاجاناجا ہیں۔

# حضرت عمرﷺ کی مجلسِ شوریٰ کے رکن

#### حديث ٢٥٧

وعن ابن عباس (عليه) قال: قَرِمَ عُيَيْنَةُ بَنُ حِصْنٍ، فَلَوْلَ عَلَى ابْنِ أَخِيْهِ الْحُرِّبْنِ قَيْسٍ، وَكَانَ الْقُرَّاءُ أَصْحَابَ مَبْلِسِ عُمَرَ وَمُشَاوَرَتِهِ، كُهُولًا كَانُوا أَوْشُبَّاكًا فَقَالَ عُيَيْنَةُ لِإِبْنِ يُكْرِيهِمْ عُمَرُ (شَيْءَ) وَكَانَ الْقُرَّاءُ أَصْحَابَ مَبْلِسِ عُمَرَ وَمُشَاوَرَتِهِ، كُهُولًا كَانُوا أَوْشُبَّاكًا فَقَالَ عُيَيْنَةُ لِإِبْنِ أَخِيْهِ الْمُعَلِّرِ اللهِ عَنَى هٰذَا الْأَمِيْرِ، فَاسْتَغُنِنُ لِي عَلَيْهِ، فَاسْتَأُذَنَ لَهُ فَأَذِنَ لَهُ عُمُرُ (شَيْءَ فَلَيَّا دَخَلَ أَخِيْهِ الْمُعَلِّينَ الْحَقَلِ اللهِ عَلَيْهِ فَاللهِ مَا تُعُطِيّنَا الْجَزُلَ وَلا تَحْكُمْ فِينَا بِالْعَلْلِ فَعَضِبَ عُمُرُ (شَيْءَ عَلَى هَمَّ أَنْ يُوقِعَ فَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ مَا تُعُطِيّنَا الْجَزُلَ وَلا تَحْكُمْ فِينَا بِالْعَلْلِ فَعَضِبَ عُمُرُ (شَيْءَ اللهِ مَا تُعُطِيّنَا الْجَزُلَ وَلا تَحْكُمْ فِينَا بِالْعَلْلِ فَعَضِبَ عُمُرُ (شَيْءَ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى الله عَلَيْهِ وَالْمُولِ وَأَعُرْضَ عَنِ اللهُ الْحَدُولَ وَأَعُر فَى عَنِ الله عَلَيْهِ وَكَانَ وَقَافًا عِنْ كَتَالِ الله عَلَيْهِ وَكَانَ وَقَافًا عِنْ لَكُونُ وَاللهِ عَلَيْهِ وَكَانَ وَقَافًا عِنْ لَكُونُ اللهُ عَمَلُولُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَيْهِ وَكَانَ وَقَافًا عِنْ لَكُونُ اللهُ اللهُ عَمَلُولُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَكَانَ وَقَافًا عِنْ لَكُونَ وَاللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَيْهِ وَكَانَ وَقَافًا عِنْ لَوْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَكَانَ وَقَاقًا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ الْعَالَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ الْعَلَى الْعَلَى اللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ اللهُ الْعَلَى الل

قر جمہ : حضرت عبد اللہ بن عباس (ورسی) فرماتے ہیں کہ عیینہ بن حصن فزاری (ورسی) ایک مرتبہ مدینہ منورہ آئے اوراپنے بھینے حربن قیس کے پاس کھہرے، حربن قیس ان لوگوں میں سے تھے جن کو حضرت عمر (وراسی) ایٹ بھاتے تھے (اوراس کی وجہ یہ تھی وہ قرآنِ پاک کے پڑھنے والے اوراس کے معانی سے واقف تھے گویاوہ عالم تھے اس وجہ سے ان کو حضرت عمر (وراسی) اپنے پاس بھاتے تھے) اور حضرت عمر (وراسی) کی (adviser body) مجلس شور کی میں سب علماء ہوتے تھے، چاہے وہ جوان ہوں یااد ھیڑے عیدینہ نے عمر (وراسی) کی (adviser body) مجلس شور کی میں سب علماء ہوتے تھے، چاہے وہ جوان ہوں یااد ھیڑے عیدینہ نے

اپنے بھیتے سے کہاکہ اے بھیتے!امیرالمومنین کے یہاں تمہاراخاص مقام ہے،اس لیے ان کی خصوصی مجلس میں میرے لیے بھی حاضری کی اجازت لے لو چنانچہ انہوں نے ان کے لیے اجازت کی تو حضرت عمر(طرار) نے ان کو اجازت دی، چنانچہ وہ اس مجلس میں حاضر ہوئے۔جب وہ مجلس میں پہنچے تو( کسی بات یر) کہنے لگے کہ اے ابن الخطاب! آپ ہم کو بہت زیادہ عطیات تودیتے نہیں ،اور ہمارے در میان انصاف سے فیصلہ بھی نہیں کرتے (بیہ س کر) حضرت عمر (ﷺ)کوغصہ آگیااوران کا ہاتھ کوڑے پر گیاتا کہ ان کوان کی اس غلط حرکت کی سزادی جائے۔ان کے تبیتیج حربن قیس نے(دیکھاتوفوراً حضرت عمر (واللہ) سے) کہا کہ اے امیر الموسمنین! اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی پاک اکو خطاب کرتے ہوئے تھم دیاہے کہ جو قصوروار ہوں آپ ان سے در گذر کیجئے،اور بھلی بات کا حکم دیجئے،اورجو نادان اورجاہل لوگ ہوں ان سے چیثم یوشی کیجئے۔اور یہ بھی جاہلین ہی میں سے ہیں۔(حضرت ابن عباس (ﷺ) فرماتے ہیں کہ جب حضرت عمر ﴿﴿ اِ کے سامنے انہوں نے آیت پڑھی اور یہ بات عرض کی) توفوراً حضرت عمر (رہائی) کاغصہ ٹھنڈا ہو گیا، اوران کو سزادینے کاجو ارادہ کیاتھااس سے بازآ گئے۔اور حضرت عمر(ﷺ قرآنِ پاک کے سامنے بہت زیادہ کھہرنے والے تھے۔

## عالم برا ہے،چاہے وہ چھوٹاہو

ہمارے یہاں ایک مزاج یہ ہے کہ کوئی آدمی کتناہی صاحبِ علم ہو، اگر اس کی عمر کچھ کم ہے تواس کے علم کاکوئی لحاظ نہیں کیاجاتا، حالانکہ فتاوی عالمگیری میں لکھاہے "الْعَالِمُ کَبِیْدُ وَان کَانَ صَغِیْداً وَانْ کَانَ کَبِیْداً "عالم بڑا ہے، چاہے وہ عمر کے اعتبار سے چھوٹا ہو، اور غیر عالم چھوٹا ہے، جاہے وہ عمر کے اعتبار سے فیرعالم چھوٹا ہو اس وقت کیا جائے گاجبکہ

ایک ہی کمال میں دوآد می برابر ہوں لیکن اگر کمالات میں کوئی آد می دوسرے سے بڑھاہواہے تو ہواں آگے بڑھان اگر کمالات میں عمر نہیں دیھی جائے گی۔ہاں!اس کی عمر کی وجہ سے اس کا کرام ضرور کیا جائے گا، لیکن ان دونوں میں کس کو آگے بڑھایاجائے؟تواس میں اس کمال کا لحاظ ضرور کریں گے۔ بہر حال! حضرت عمر (را ایک ایک کو گول سے مشورہ لیتے تھے اوراپنے پاس بھاتے تھے وہ سب اہل علم ہوتے تھے،چاہے وہ جوان ہویابوڑھا۔

# حضرت عمرها كاقرآن پر عمل كاامتمام

حضرت عمر ﷺ اوردوسرے تمام خلفائ راشدین کے یہاں جولوگ اپنی حاجتیں لے کر جاتے سے،ان کے لیے تووہاں کوئی رکاوٹ تھی ہی نہیں ،لیکن ان کی مشورہ کی جو خصوصی مجلس ہوتی تھی اس میں ہرایک کو حاضری کی اجازت نہیں ہوتی تھی، لیکن حربن قیس تو اصحابِ مشورہ میں سے سے،اس مجلس سے تعلق رکھتے تھے،اس لیے ان کے چچا نے جو مہمان آئے تھے اپنے لیے اجازت کو کہا کہ میں بھی اس خصوصی مجلس میں تمہارے ساتھ آناچا ہتا ہوں ، میرے لیے بھی اجازت کو کہا کہ میں بھی اس خصوصی مجلس میں تمہارے ساتھ آناچا ہتا ہوں ، میرے لیے بھی اجازت لے لو۔ چنانچہ انہوں نے ان کے لیے اجازت کی تو حضرت عمر (ہی) میں خان کی رعایت میں ان کو اجازت دی ، چنانچہ وہ اس مجلس میں حاضر ہوئے۔اب ان کے مزاج میں درااکھڑین تھا۔ یہاں حضرت عمر (ہی) اپنی باتوں اور مشورہ میں مشغول تھے،اور کسی بات پروہ کہنے لگے کہ اے ابن الخطاب! آپ ہم کو بہت زیادہ عطیات تو دیتے نہیں ،اور بات پروہ کہنے لگے کہ اے ابن الخطاب! آپ ہم کو بہت زیادہ عطیات تو دیتے نہیں ،اور بات یہ میں در میان انصاف سے فیصلہ بھی نہیں کرتے۔حالا نکہ حضرت عمر (ہی) کاعدل وانصاف تو

پوری دنیامیں مشہورہے،لیکن انہوں نے اپنے مزاج کے اکھڑین کی وجہ سے الی بات کہی۔ یہ سن کر حضرت عمر (رہا کو عصہ آگیااوران کا ہاتھ سیدھا کوڑے پر گیا، تاکہ ان کوان کی اس غلط حرکت کی سزا دی جائے۔ ان کے بھتے نے دیکھا کہ کہیں ایسانہ ہو کہ چچاپر امیر المو منین کاکوڑا پڑجائے، ورنہ چچکا توبر احال ہوجائے گا۔ تو حضرت حربن قیس نے فوراً حضرت عمر سے کہا کہ اے امیر المو منین! اللہ تعالی نے اپنے نبی پاک (رہا کے) کو خطاب کرتے ہوئے تھم دیاہے کہ جو قصوروارہوں، آپ ان سے در گذر کیجئے۔ اور جملی بات کا تھم دیجئے۔ اور جو نادان اور جابل قسم کے لوگ ہیں ان سے اعراض یعنی چیئے ویش کیجئے ''وَانَّ هٰذاَوِنَ الْجَاهِلِیْنَ '' اور بہ بھی جابلین بی میں سے ہیں۔ حضرت ابن عباس (رہا) فرماتے ہیں کہ جب حضرت عمر (رہا) کے سامنے انہوں نے آیت پڑھی تو فوراً حضرت عمر رہا کا غصہ ٹھنڈ اہو گیا، اور ان کو سزا دینے کاجوارادہ کیا تھا اس سے باز آگئے اور حضرت عمر رہا کی قرآنِ پاک کے سامنے بہت زیادہ گھہرنے والے تھے۔

#### قصه کا سبق

ہمارامعاملہ توابیاہے کہ ایسے موقع پراگر کوئی آدمی ہمیں نبی کریم (علیہ) کاکوئی ارشاد یا قرآنِ پاک کی کوئی آیت یاشریعت کاکوئی حکم سنائے تو بھی ہم نے جوطے کیا ہے اس سے پیچھے ہٹنے کانام نہیں لیتے اور تاویلیں کرناشر وع کردیتے ہیں۔لیکن حضراتِ صحابہ کرام کامعاملہ ایسانہیں تھا۔ یہاں بھی دیکھئے کہ حضرت عمر (رام ) نے یہ نہیں کہا کہ اس نے ایساکیوں کہا۔ بس! جیسے ہی آیت سنی، فوراً اس پر عمل کرلیا۔

یہاں توعلامہ نووی (ﷺ) اس روایت کو اس کیے لائے ہیں کہ حضرت عمر (ﷺ) نے اپنا اہلِ مشورہ اور اپنی (کرام تھا۔

# بروں کی مجلس میں ان کالحاظ کرناچاہیے

#### حدیث ۳۵۸

تر چمہ: حضرت سمرة بن جندب (ﷺ) فرماتے ہیں کہ میں نبی کریم (ﷺ) کے زمانہ میں چھوٹاتھا اور نبی کریم (ﷺ) کے ارشادات کویاد کرلیا کر تاتھا، لیکن آپ کی مجلس میں بولتا نہیں تھا اس لیے کہ آپ (ﷺ) کی مجلس میں مجھ سے بڑی عمروالے لوگ موجو دہوتے تھے۔

افادات:بڑوں کی موجو دگی میں حچوٹوں کا بولنا خلاف ادب سمجھاجاتا ہے، بس! اس کو ثابت کرنے کے لیے یہ روایت پیش کی ہے کہ بڑوں کا لحاظ کرناچاہیے۔

# بوزهون كا اكرام،اوردنيوى انعام

#### حدیث ۳۵۹

وَعَنُ أَنَسٍ (ﷺ) قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ ا مَا أَكْرَمَ شَابٌ شَيْخاً لِسِنِّهِ إِلاَّ قَيَّضَ الله لَهُ مَنُ يُكْرِمُهُ عِنْدَ سِنِّهِ ـ (رواه الترمذي وقال حديث غريب) ترجمہ: حضرت انس (ﷺ فرماتے ہیں کہ نبی کریم (ﷺ) نے ارشاد فرمایا کہ کوئی جوان جب کسی بوڑھے کا کرام اس کی سن رسیدگی اور عمر کی وجہ سے کرتاہے، تواللہ تعالیٰ اس جوان کے لیے ایک ایساآدمی پیدا کردیتے اور مقرر کردیتے ہیں جواس کے بوڑھاپے کے زمانہ میں اس کااکرام کرے گا۔

افادات: دیکھو!اس روایت میں دوبشار تیں ہوئیں ،ایک توبہ کہ یہ جوان بھی بوڑھاپے کازمانہ پائے گایعنی اس کی عمر لمبی ہوگی،اوردوسری خاص بات یہ کہ اس زمانہ میں الله تعالیٰ الله تعالیٰ ایسے لوگ پیداکریں گے جواس کااکرام کریں گے۔جوانوں کے لیے کتنی بڑی بات ہے!

# ہے بیر گنبرکی صدا؛ جیسی کے ویسی سے

آئ کل ہماراسماج اور معاشرہ جس رخ پرجارہاہے اور اس وقت جو تعلیم دی جارہی ہے، اس میں ایک ہے، اور جو پروپیگنڈہ کیاجارہاہے، میڈیاکے ذریعہ سے جوعادت ڈلوائی جارہی ہے، اس میں ایک بات یہ بھی ہے کہ بڑوں کے اگرام کی طرف سے جوانوں کوہٹایا جائے کہ ان کا کیاہے؟ اور انہوں نے تمہارے ساتھ کیا احسان کیا ہے؟ ان کاتم پر کیا حق ہے؟ ایسی مختلف کیاہے؟ اور انہوں نے تمہارے ساتھ کیا احسان کیا ہے۔ اس نے ہمیں پیدا کیا اور اس کی ساری چیزیں پھیلائی جاتی ہیں۔ بھائی! یہ تو اللہ تعالی کا حکم ہے۔ اس نے ہمیں پیدا کیا اور اس کی ساری نعمیں ہم استعال کرتے ہیں، اور اس کا حکم ہم مانتے ہیں اور جب اس نے ہمیں یہ حکم دیا کہ جو سن رسیدہ اور بڑی عمر کا بوڑھا ہو، اس کا اگرام کیا جائے؛ بس! اسی نسبت سے ہمیں بڑوں کا اگرام کرناچا ہے، تو پھر اللہ تعالی بھی اس کے لیے ایسے اسباب مہیافرہ کے گا۔ ورنہ دنیا کا حال تو ایسانی ہے کہ اگر آدمی نے کس کی بے عزتی اور بے ادبی کا معاملہ کیا تو پھر اس کے ساتھ بھی تو ایسانی ہے کہ اگر آدمی نے کسی کی بے عزتی اور بے ادبی کا معاملہ کیا تو پھر اس کے ساتھ بھی

اییا ہی معاملہ کیا جائے گا۔ ہے یہ گنبر کی صدا؛ جیسی کم ولیس سنے۔" گَمَاتَدِینُ تُدَانُ" جبیباکروگے ولیا بھروگے۔ (بحناری شریف\_باب ماجبا فی من تحة الکتاب۔ ۵۵۰/۱۰)

# اگرعالم کوتاہی کرے تو؟

چوں کہ اس باب میں علماء کی توقیر کے سلسلہ میں خاص عنوان قائم کیا گیاتھا، تو آج کل عام طور پر بہت سے لوگوں کے ذہنوں میں بعض اہل علم جن کی طرف سے عمل کے معاملہ میں کچھ کو تاہی ہوتی ہے،اس کی وجہ سے بدظنی پیداہوتی ہے۔توبہ تعلیم دی جارہی ہے کہ ان کی کو تاہی اپنی جگہ پر ہے،اس سے انکار نہیں کیاجاسکتاہے اور اگروہ عمل کے معاملہ میں کو تاہی کر تاہے تواللہ تعالیٰ کے یہاں اس کامواخذہ ہوگا، لیکن اس کی وجہ سے اس کے ساتھ اکرام کامعاملہ کرنے کاجو تھم دیا گیاہے،وہ تھم ہم پرسے ہٹ نہیں جاتا، جیسے کہ اگلے باب میں سادات کا تھم آیا تھاتو وہاں بھی میں نے بتلایا تھا۔

اسی طرح کوئی عالم اگر عمل کے معاملہ میں بے توجہی اور کو تاہی سے کام لیتا ہے تواس کی مثال الیم ہے کہ ایک طبیب اورڈاکٹر جواپنے فن کاماہر ہے لیکن بدپر ہیز ہے، اور جو چیزیں صحت کے لیے مضر ہیں وہ خودان چیزوں کو استعال کر تاہے، توظاہر ہے کہ اگروہ ان چیزوں کو استعال کر تاہے، توظاہر ہے کہ اگروہ ان چیزوں کو استعال کرے گاتواس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ اس کی صحت اور تندر ستی متأثر ہوگی اوروہ خود بیار ہوگا،لیکن اس کے باوجود کوئی دوسر ایماراس سے علاج ومشورہ کے لیے جائے گاتووہ اس کوتو صحیح علاج بتائے گااور مشورہ دے گا،اس نے اپنے فن کی جو معلومات تھیں ان معلومات

کو چھوڑ کر اور بد پر ہیزی کرکے اگر چہ خودا پنانقصان کیاہے، لیکن اگر آپ مشورہ لینے کے لیے جائیں گے تووہ آپ کو تو صحیح مشورہ ہی دے گا۔

ایک قانون دال(Lawyer)وکیل اورایڈوکیٹ ہے،وہ ملک کے قانون کو جانتاہے، لیکن وہ خود قانون کی خلاف ورزی کرتاہے، تواس خلاف ورزی کرنے پر اگر وہ پکڑاگیا توجو سزا اس کو ملنے والی ہے وہ اس کو ملے گی،اللہ تعالیٰ کے یہاں توساری چیزیں لکھی جاتی ہیں۔لیکن اگر آپ قانون کے معاملہ میں اس کے پاس مشورہ لینے جائیں گے تووہ اپنے علم کی بنیاد پراور قانون کو جانے کی وجہ سے آپ کو صحیح راستہ ہی بتائے گا،اس سے تو انکار نہیں کیاجاسکتا۔

تومیں یہ عرض کرناچاہتاہوں کہ اگر کسی عالم کی طرف سے اس کے علم کے باوجود عملی طور پر کوئی کو تاہی ہوتی ہے تواس کی وجہ سے اس کے حقوق کی ادائیگی کے معاملہ میں ہماری طرف سے کوئی کو تاہی نہیں ہونی چاہیے۔

# اگرعذاب دينا چاہتے

یہ علم خوداپنی جگہ پرایک کمال ہےجواللہ تعالی نے اس کوعطافر مایاہے۔امام محمد (سیکھ) جو امام ابوحنیفہ (سیکھ) کے شاگر دہیں،ان کے انتقال کے بعد کسی نے ان کوخواب میں دیکھاتو پوچھا کہ آپ کے ساتھ کیا معاملہ کیا گیا؟ توانہوں نے کہا کہ اللہ تعالی نے مجھے کرسی پر بٹھایا اور موتیوں کا تاج میرے سرپرر کھااور مجھ سے کہا کہ اے محمد!اگر ہم تم کوعذاب دینا چاہتے تو تمہارے سینے میں اپناعلم نہ رکھتے۔

تومعلوم ہواکہ یہ علم بھی اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت ہے،اور کیاضروری ہے کہ وہ عالم اپنی اس بدعملی کے اوپرباقی رہے،ہوسکتاہے کہ کل کواسی علم کے نتیجہ میں اللہ تعالیٰ اس کو ہدایت دیں اوروہ تائب ہو کراوراپنی بدعملی جھوڑ کراللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کرلے، اور ہم اس کے حقوق کی ادائیگی کے معاملہ میں کوتاہی کرتے ہوئے،یا اس کااکرام نہ کرکے اپناہی نقصان کرلیں۔

# اہلِ علم کے متعلق ایک نہایت اہم مضمون

حضرت شیخ الحدیث مولانا محمدز کریاصاحب (مینیک) کی ایک کتاب ہے "الاعتدال فی مراتب الرجال"۔ حضرت شیخ (مینیک) کے بہال رمضان المبارک میں پڑھ کر سنائی جاتی تھی اور ہمارے بہال بھی اس کوسناتے ہیں،اس کتاب میں حضرت شیخ (مینیک) نے علماء سے متعلق کچھ چیزیں ککھی ہیں،مناسب معلوم ہوا کہ وہ میں پڑھ کرسناؤں تووہ آپ کے بھی سامنے آجائے،اسی لیے بیری ساتھ لایا تھا اوراسی کوسنا تاہوں۔

نبی اکرم (علیم) کاار شادہے کہ وہ شخص میری امت میں سے نہیں ہے جو ہمارے بڑول کی تعظیم نہ کرے، ہمارے چھوٹوں پررحم نہ کرے، اور ہمارے عالم کی قدرنہ کرے۔ (رخیب) اس ارشاد نبوی کے بعد علماء کو علی العموم گالیاں دینے والے اور بر ابھلا کہنے والے اپنے آپ کوامت محمد یہ میں شار کرتے ہیں لیکن صاحب امت ان کواپنی امت میں شار کرنے کے لیے آمادہ نہیں ہیں۔

حضور ر کھی کاار شادہے کہ تین شخص ایسے ہیں جن کو منافق کے سواکوئی آدمی ہاکا (اور زلیل) نہیں سمجھ سکتا، ایک شخص وہ جو اسلام کی حالت میں بوڑھا ہو گیا، دوسرے اہلِ علم، اور تیسرے منصف بادشاہ۔

نى اكرم (عَلَيْمًا) كاارشادى، 'أُغُدُعَالِماً أَوْمُتَعَلِّماً أَوْمُسَتَبِعاً أَوْمُحِبَّاً وَلاَتَكُنِ الْخَامِسَ فَتَهْلَك " (متاصد حن) كه توياعالم بن ياطالب علم، ياعلم كاسننے والا، يا (علم اور علماء) سے محبت ركھنے والا، يا نجويں قسم ميں داخل نه ہونا، ورنه ہلاك ہوجائے گا

حافظ ابن عبدالبر (ﷺ) فرماتے ہیں کہ پانچویں قسم سے مراد علماء کی دشمنی ہے اوران سے بغض رکھناہے۔ ایک حدیث میں حضور (ﷺ) کاار شادہے کہ توعالم بن، یا طالب علم، اوراگر دونوں نہ بن سکے، توعلماء سے محبت رکھنا، ان سے بغض نہ رکھنا۔

ایک حدیث میں وارد ہے کہ قرآن شریف کے حاملین لیعنی حافظ اور علماء قیامت کے دن جنت والوں کے چود هری (سردار)ہوں گے۔

دوسری حدیث میں واردہے کہ حاملینِ قرآن اللہ کے ولی ہیں،جو شخص ان سے دشمنی کرتاہے،وہ اللہ سے دوستی کرتاہے۔

' مضوراقدس (علیہ) نے ارشاد فرمایا کہ میں اپنی امت پر تین چیزوں سے زیادہ کسی چیز کاخوف نہیں کرتا، منجملہ ان کے ایک بیہ ہے کہ وہ علم والے شخص کو دیکھیں اوراس کوضائع کردیں، پرواہ نہ کریں۔ (رعیب) امام نووی(ﷺ ''شرحِ مہذب'' میں لکھتے ہیں کہ بخاری شریف میں نبی اکرم (ﷺ) کا ارشاد نقل کیا گیا ہے۔ اللہ جل شانہ کاارشادہے کہ جوشخص میرے کسی ولی کوستائے، میری طرف سے اس کولڑائی کااعلان ہے۔

اور خطیب بغدادی نے حضرت امام ابو حنیفہ (ﷺ) اور امام شافعی (ﷺ) سے نقل کیاہے کہ اگر فقہاء (علاء) اللہ کے ولی نہیں ہیں تو پھر اللہ کا کوئی ولی ہے ہی نہیں ۔

جِبْرُ اللمة حضرت عبد الله بن عباس ﴿ فَي فرمات بين كه جوشخص كسى فقيه (عالم) كو اذيت يبني كه بوشخص الله (عليم) كو اذيت يبني كي، اورجوشخص رسول الله (عليم) كو اذيت يبني كي، اورجوشخص رسول الله (عليم) كو اذيت يبني كي.

حافظ ابوالقاسم بن عساکر فرماتے ہیں: میرے بھائی ایک بات سن لے، حق تعالی شانہ مجھے اور تجھے اپنی رضاکے اسباب کی توفیق عطافرمائے،اور ہم کوان لوگوں میں داخل فرمائے جو اس سے ڈرنے والے ہوں،(یہ بات سن لے) کہ علاء کے گوشت (یعنی ان کی غیبت) نہایت زہر لیے ہیں،ان کی شان میں گتاخی کرنے والوں کی پردہ دری میں اللہ کی عادت سب کو معلوم ہے (کہ جو لوگ علاء کی اہانت کرتے ہیں اللہ تعالی ان کی پردہ دری فرماتے ہیں)جو شخص ان کو عیب لگانے میں لب کشائی کرتاہے،اس کے مرنے سے پہلے حق تعالی شانہ اس کے دل کو مردہ بنادیتے ہیں۔

مولاناعبدالحی صاحب لکھنوی(ﷺ) اپنے فتاویٰ میں لکھتے ہیں:اگرگالیاں دینے والے کا مقصودعلم اورعلاء کی تحقیرعلم کی وجہ سے ہے توفقہاء اس کے کفرکافتویٰ دیتے ہیں، ورنہ اگرکسی اوروجہ سے ہے(یعنی اگراس کی ذات سے تکلیف پینچی اوراس کی وجہ سے برا بھلاکہاتوکافرتونہیں ہے ) تب بھی اس آدمی کے فاسق وفاجرہونے میں اوراللہ کے غصہ اوردنیااورآخرت کے عذاب کے مستحق ہونے میں شبہ نہیں ہے۔

اس کے بعد فقہاء کے کلام سے، نیز قرآنِ پاک اوراحادیث سے اس مضمون کی تائیر نقل فرمائی ہے۔

# ہم لوگوں سے بیہ عہد لیے گئے

علامہ عبدالوہاب شعرانی ( ایک ایک جواکابر صوفیاء میں ہیں ، انہوں نے ایک کتاب "مهرو محمدید" کھی ہے، جس کا حاصل ہے ہے کہ فلال فلال باتوں پر حضور انے عہد لیے ہیں، اس میں کھتے ہیں: ہم لوگوں سے نبی اگرم ( ایک کی طرف سے ایک عام عہد اس بات کا لیا گیاہے کہ ہم علاء کا اگرام کریں، اعزاز کریں اوران کی تعظیم کریں۔اورہم میں یہ قدرت نہیں ہے کہ ان کے (احسانات کا) بدلہ اداکر سکیں، چاہے ہم وہ سب دے دیں جو ہماری مِلک میں ہے، اور ساتھ ہی پوری زندگی ان کی خدمت کرتے رہیں۔ اس معاہدہ میں بہت سے طلباء اور بہت سے مریدین کو تاہی کرنے لگے ہیں، حتی کہ ہم کو ایک شخص بھی ایسانظر نہیں اور بہت سے مریدین کو تاہی کرنے لگے ہیں، حتی کہ ہم کو ایک شخص بھی ایسانظر نہیں آتاجوا ہے استاذ کے حقوق واجبہ اداکر تاہو، یہ دین کے بارے میں ایک بڑی بیاری ہے، جس

سے علم کی اہانت (بے قدری) کا پتہ چلتاہے، اوراس ذات (یعنی نبی کریم (علیم)) کے حکم کے ساتھ لاپرواہی کا پتہ چلتاہے، جس نے اس کا حکم فرمایاہے۔

اسی کتاب میں ایک دوسری جگه لکھاہے کہ ہم لوگوں سے نبی اکرم (مالیہ) کی طرف سے یہ عام عہدلیا گیاہے کہ ہم علماء کی، صلحاء کی اوراکابر کی تعظیم کیاکریں، چاہے وہ خود اپنے علم پر عمل نہ کیاکریں۔اور ہم لوگ ان کے حقوقِ واجبہ کو پوراکرتے رہیں، اوران کے ذاتی معاملہ کواللہ کے سپر د کردیں۔جو شخص ان کے حقوقِ واجبہ،اکرام و تعظیم میں کوتاہی کرتا ہے،وہ الله اوراس کے رسول اکے ساتھ خیانت کرتاہے،اس لیے کہ علماء رسول اللہ ا کے جانشین ہیں اوران کی شریعت کے حامل اوراس کے خادم۔ پس جو شخص ان کی اہانت کر تاہے تویہ سلسلہ حضور اقدس (عظیمًا) تک پہنچتاہے اور یہ کفر ہے۔اور تم غور کرلو کہ بادشاہ اگر کسی کوایکی بناکر کسی کے یاس بھیجے اوروہ اس کی اہانت ( بے ادبی) کرے توبادشاہ ایکی کی بات کس غورسے سنے گا،اوراینی اس نعمت کوجواس اہانت (بے ادبی) کرنے والے پر تھی، ہٹالے گا، اوراس کواپنے دربارسے ہٹادے گا، بخلاف اس شخص کے جوایلی کی تعظیم وتوقیر کرتاہے اوراس کاحق ادا کر تاہے توباد شاہ بھی اس کو اپنا مقرب بنالیتاہے۔

اس مضمون میں یہ بات کہ "چاہے وہ اپنے علم پر عمل کرنے والے نہ ہوں" ایسی ہی ہے جیساکہ اس خط کے شروع میں حضرت معاذ (رہے)کے کلام میں مفصل گذر چکی اس کے اعادہ (لوٹانے) کی ضرورت نہیں۔

# چار شم کے عذاب

حضرت علی (ﷺ) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (ﷺ) نے ارشاد فرمایا کہ جب میری امت اپنے علماء سے بغض رکھنے گئے گی، اور بازاروں کی عمار توں کو بلند اور غالب کرنے گئے گی اور مال ودولت کے ہونے پر نکاح کرنے گئے گی(یعنی نکاح میں بجائے دینداری اور تقویٰ کے مال دار کودیکھاجائے گا) توحق تعالی شانہ چارفشم کے عذاب ان پر مسلط فرمائیں گے(۱) قحط سالی ہوجائے گی(۲) بادشاہ کی طرف سے مظالم ہونے گئیں گے(۳) حکام خیانت کرنے گئیں گے(۴) اور دشمنوں کے بے در بے حملے ہوں گے۔ (س)

#### امت کے بے و توف

آج کل ان عذابوں میں سے کون سا نہیں ہے جوامت پر مسلط نہیں ، لیکن وہ اپنی خوشی سے ان کے اسباب کو اختیار کریں تو پھر شکایت کیا؟ نبی کریم (عظیہ) کاار شاد ہے کہ بنی اسرائیل میں ایک گھر میں ایک کتیا تھی، جس کے بچے ہونے کاوقت قریب تھا، ان لوگوں کے یہاں کوئی آدمی مہمان ہواتو کتیا نے خیال کیا کہ آج رات کو مہمان پر شورنہ کروں گی، لیکن بچے پیٹ ہی میں سے شور کرنے لگا، حق تعالی شانہ 'نے وحی سے ارشاد فرمایا کہ یہی مثال اس امت کی ہے جو تمہارے بعد آنے والی ہے کہ اس کے بے وقوف اس امت کے عالموں پر غالب ہوجائیں گے۔(مجمع الزوائد)

#### كفركاانديشه

فقہ اور فتاویٰ کی کتابوں میں کثرت سے یہ مضمون نقل کیاگیاہے کہ علم سے اور علماء سے بغض و نفرت سخت اندیشہ ناک ہے۔ فتاویٰ عالمگیری میں نصاب الاحتساب سے نقل کیاہے کہ جو شخص کسی عالم سے بلاکسی ظاہری سبب کے بغض رکھے،اس کے کفر کا اندیشہ ہے۔ ظاہری سبب سے مرادیہ ہے کہ اگر کوئی شرعی وجہ اوردلیل اس بات کی ہو تو مضائقہ نہیں ہے،لیکن بلاکسی شرعی وجہ سے ایساکرناسخت اندیشہ ناک ہے۔ایسی صورت میں کہ جب اندیشہ ناک مے۔ایسی صورت میں کہ جب اندیشہ ناک صورت پیداہوجانے کا خطرہ ہے، کیاضروری نہیں کہ ہر شخص اس چیز میں خصوصی اندیشہ ناک صورت پیداہوجانے کا خطرہ ہے، کیاضروری نہیں کہ ہر شخص اس چیز میں خصوصی اختیاط برتے؟

کسی عالم کے قول کوردکرنے کاحق ضرورحاصل ہے،اس کی تردید کی جاسکتی ہے گر جب
ہی، جب اس کے مقابل تردیدکاشر عی سامان موجودہو،اس کے قول کے خلاف نصوص شرعیہ
موجودہوں،اورردکرنے والانصوص سے استدلال کی صلاحیت رکھتا ہو۔یہ میرامقصود ہر گرنہیں
کہ عالم جو بھی کہہ دے وہ صحیح ہے،اوراس کے کسی قول پر رد اور انکار نہ کیاجائے، نبی کریم
(را اور انکار نہ کیا جاسکے،اس کے اقوال
اورافعال میں غلطی کا اختال نہ ہو،بیشک ہے اور ضرور ہے، لیکن رد کرنے کے واسطے اور غلطی
کرنے کے واسطے شریعت مطہرہ میں حدود قائم ہیں، اس کے درجات ہیں،اس کے قواعد
اورافعال میں، تاوقتیکہ اس سے واقفیت نہ ہو؛رد کرنے کاحق بھی کسی کونہیں ہے۔

### قابلِ غور چندباتیں

میں یہ بھی نہیں کہناکہ علماء بے عیب ہیں یاان میں کو تاہیاں نہیں ہیں، یقیناہیں اور بھتے ناہیں ہیں، یقیناہیں اور بھتے نامنہ ہوناہی چاہئیں، مگران کی کو تاہیوں کو پکڑنے کے ساتھ ساتھ چند امور قابل غوراور قابل لحاظ ہیں۔ اہل علم ہی ان چیزوں پر زیادہ اچھی طرح روشنی ڈال سکتے تھے، مگرچوں کہ یہاں معاملہ خودان کی ذات کا آجا تاہے اس لیے اس مسئلہ میں ان کو زیادہ واضح گفتگو کرنامشکل ہوجا تاہے، اور اپنے و قار کامسئلہ آجانے کی وجہ سے وہ اس میں وضاحت اور زورسے رد کرنے میں تساہل کرتے ہیں۔

(میں بھی اس کتاب کوسانے کے واسطے لایااس کی بھی وجہ یہی ہے، چوں کہ آج کل کوتاہی بہت ہورہی ہے، میں اگر تفصیل سے بیان کرتاتو کہتے کہ مولوی صاحب اپنی عزت کروانے کے لیے ایسی باتیں کرتے ہیں، اس لیے حضرت شیخ (رئیسی کی تصنیف لاکر اسی میں سے کتابوں کے حوالہ سے سنارہاہوں، ورنہ واقعہ یہ ہے کہ بھائی! علماء کے حقوق کی تاکید اپنے منص سے بیان کرنے میں ہمیں خود بھی بڑی حیاء آتی ہے، اسی لیے عام طور پر دیکھاہوگا کہ علماء اس موضوع کو چھٹرتے نہیں ہیں، حضرت شیخ بھی لکھ رہے ہیں، پھر بھی حضرت کواس چیز کااحساس ہواتوخودہی یہ چیز فرمارہے ہیں کہ)

میں اجمالی طور پران امور کی طرف متوجہ کر تاہوں۔اول تواس وجہ سے کہ میر ا اور تمہارا خصوصی تعلق اس بد گمانی سے بالاتر ہے کہ میں اپنااعزازتم سے کراناچاہتاہوں۔ (چوں کہ بیہ کتاب دراصل ایک خط ہے جو حضرت نے اپنے ایک شاگردکولکھاہے۔اس شاگردنے کچھ سوالات کئے تھے،حضرت نے ان کے جواب دیئے ہیں۔انہیں کو کہہ رہے ہیں کہ ہماراتعلق توابیاہے،اس لیے تم یہ نہ سمجھناکہ میں اپنی عزت کرواناچاہتا ہوں۔)

دوسرے اس وجہ سے بھی کہ میر آبھے ذیادہ شار بھی علماء کی جماعت میں نہیں ہے ایک کتب فروش ہوں ،کتابیں بیچیاہوں اورایام گزاری کر تاہوں (حضرت شیخ اپنے آپ کویہ لکھ رہے ہیں)

تیسرے یہ خط بھی میراایک نجی خط ہے۔

چوتھے اس وجہ سے کہ میرے ساتھ تمہارا،بلکہ میرے تمام دوستوں کاجومعاملہ ہے،وہ میری حیثیت سے زیادہ ہے،اس لیے غورسے سنو،یہاں چندباتیں قابل لحاظ ہیں اورعام طور پران میں خلط ملط کیاجاتاہے،یاعمداًان سے اعراض یاتسام کیا جاتا ہے، اور کہیں ناواقفیت بھی اس کاسب ہے۔بہر حال!یہ امور قابل غورہیں:-

(۱) کیاہر وہ شخص جو اہلِ علم کے لباس میں ہو، کسی عربی مدرسہ میں طلباء کے رجسٹر میں نام کھاچکاہو، تقریر دلچیپ کرتاہو، تحریر اچھی لکھتاہو؛ وہ عالم ہے، اور علماء کی جماعت کافر دہے؟ اس لیے ہر شخص کی بات کولے کر اور سن کر علماء کی طرف منسوب کر دینا ظلم نہیں تواور کیاہے۔ کیا گھر اکھوٹا، اصلی جعلی، واقعی مصنوعی، دنیا کی ہر چیز میں نہیں ہے؟ دیکھو! دنیا کی قیمتی سے قیمتی چیز سوناچاندی اور جو اہر ات ہیں اور ضروری سے ضروری اور ہر شخص کا محتاج الیہ پیشہ

حکیم اور ڈاکٹر کا پیشہ ہے، تو پھر کیا دونوں قسمیں ایسی نہیں ہیں جن میں کھرے سے کھوٹا زیادہ، اوراصلی سے نقلی زیادہ نہ ملتاہو؟ یاوا قعی سے مصنوعی بڑھے ہوئے نہ ہوں، تو پھر کیا حکیموں اور ڈاکٹروں کواس وجہ سے گالیاں دی جاتی ہیں کہ ان کے لباس میں مصنوعی اور خطرہ جان طبیب زیادہ ہیں،یاہر سونے چاندی اور جواہرات کواس وجہ سے جیینک دیاجاتاہے کہ وہ نقلی اور مصنوعی زیادہ ملتے ہیں؟؟ نہیں نہیں! بلکہ ان چیزوں میں یہاں تک افراط کی جاتی ہے کہ جہاں مشہور اورواقف طبیب میسر نہیں ہوتا،وہاں جان بوجھ کرایسے ہی طبیبوں کی طرف رجوع کیاجا تاہے۔ یہ کیوں ؟اس لیے کہ ضرورت سخت ہے۔طبیب حاذق کے پاس فوراً پہنچنامشکل ہے۔(یعنی بیاری میں اچھاڈاکٹر نہ ملے توجالوڈاکٹر سے بھی کام چلا کیتے ہیں،یوں سمجھ کر کہ اگر اس وقت اس سے رجوع نہیں کریں گے تومر جائیں گے توچوں کہ اپنی تندرستی ضروری مسمجھی نا،اس لیے اس کی طرف رجوع کرلیا۔اوردین کے معاملہ میں !کہ دین کو بجانا ہے، اوراس کے متعلق معلومات حاصل کرناہے،لیکن اس کی ضرورت اتنی سمجھی نہیں جاتی،اس لیے کو تاہی کرتے ہیں۔)مصنوعی سونادیدہ ودانستہ (جان بوجھ کر) خریدا جاتا ہے، کیوں کہ ضرورت کو یوراکرناہے،اوراصلی سونااس وقت ملناد شوارہے، یاگرال (مہنگا)ہے کہ مخل نہیں ہوسکتا۔لیکن علماء سب ہی گردن زنی (گردن مارنے کے قابل) ہیں، اس لیے کہ ان کے لباس میں جھوٹے بہت ہیں۔

تم نے غور کیا کہ یہ فرق کیوں ہے؟ اس لیے کہ وہ (سوناچاندی اورڈاکٹر کا علاج) ضرورت کی چیزیں سمجھی جاتی ہیں، اور یہ بے ضرورت ہیں۔ اُن کے بغیرچارہ کار نہیں ہے اور یہ بے

کارآ مدہ، اُن میں اچھے سے اچھے طبیب کی تلاش ہے، لیکن اس وقت تک کہ اچھا طبیب ملے جو بھی موجود ہو، وہ نہایت مغتنم ہے، اوراس کی رائے پر عمل نہایت اہم اور ضروری ہے، اور یہاں حقیقی (علماء) ملتے نہیں ہیں، اور جو ملتے ہیں وہ ہمارے نزدیک کامل نہیں ہیں، اس لیے لغواور بے کار ہیں ۔ حالانکہ اگر غور کیا جائے اور دینی ضرورت کو ضرورت سمجھا جائے، دین کا اہتمام اوراس کی فکر قلوب میں کم از کم اتنی ہو جتنی ایک عزیز کے بیمار ہونے کی، یابٹی کے اکار کی کافر ہوتو حقیقی ضرورت یہی جے۔ عزیز کی بیماری کامنتہاء موت ہے، جس کے بغیر چارہ اگر دین کافکر ہوتو حقیقی ضرورت یہی ہے۔ عزیز کی بیماری کامنتہاء موت ہے، جس کے بغیر چارہ نہیں ، حاذق اور ماہر سے ماہر طبیب یہاں بے بس ہیں، وہ اپناہی کچھ نہیں بناسکتا، تو دو سرے کاکیا کرسکتے ہیں۔

بیٹی کی شادی میں زیورنہ ہی میسر آسکاتوکیا بگر گیا؟ اتناہی ہواکہ برادری کے لوگ، عزیزوا قارب طعن و تشنیع کریں گے، وہ ابھی کب چھوڑدیں گے، زیادہ سے زیادہ بہ کہ اب چارسنائیں گے، اُس وقت آٹھ سنادیں گے۔ لیکن علماء کی ضرورت دین کے لیے ہے، جس کے بغیر زندگی بے کارہے، دنیامیں آنا بے کارہے، آدمی صرف دین ہی کے لیے پیداکیا گیاہے، حق سجانہ وتقدس کاارشادہ کے کہ میں نے آدمی اور جِن صرف اپنی عبادت ہی کے لیے پیداکئے ہیں۔ جب بہی اصل غرض آدمی کی پیدائش سے ہے، تواس کے لیے جس چیز کی غرض ہوگی وہ سب سے زیادہ اہم اور ضروری ہوگی۔

نبی اکرم (علیم) کاارشاد ہے کہ علماء کی مثال زمین میں ایسی ہے جیسا کہ آسمان پر ستارے جن کے ذریعہ سے جنگل کے اندھیروں میں اور سمندر کے سفر میں راستہ پہچانا جاتا ہے،اگر ستارے بے نور ہو جائیں تواقرب ہے یہ بات کہ رہبرانِ قوم راستے سے بھٹک جائیں۔ (رغیب)

نبی اکرم (علیہ) کاارشاد ہے کہ نبوت کے درجہ سے بہت قریب جماعت ایک علماء کی ہے،دوسرے مجاہدین کی۔اس لیے کہ علماء اس چیزکاراستہ بتاتے ہیں جو اللہ کے رسول لے کر آئے ہیں اور مجاہدین اپنی تلواروں سے اس طرف متوجہ کرتے ہیں۔(احیاء)

نبی اکرم (علیہ) کاارشادہ کہ خیر کی بات سکھانے والے کے لیے اللہ جل شانہ 'رحمت سیجتے ہیں، فرشتے اس کے لیے دعا کرتے ہیں، اور ہروہ چیزجو آسان وزمین میں ہے حتی کہ چیونٹی اپنے سوراخ میں اور محچلیاں سمندر میں اس کے لیے دعاءِ خیر کرتی رہتی ہیں۔ (زمدی) حضرت علی کرم اللہ وجہہ کاارشادہ کہ جب کوئی عالم مرجاتاہے تواسلام میں ایساد خنہ پیدا ہوجاتاہے جس کواس کاکوئی نائب ہی بھر سکتاہے۔ (احیہ)

حضرت عمر رہے کاار شادہے کہ ایک ہزار عابد جوشب بیدار ہوں اور دن بھر روزہ رکھتے ہوں ان کی وفات ایک ایسے عالم کی وفات سے زیادہ سہل (آسان) ہے جو حلال وحرام سے واقف ہو۔ (احیاء)

(۲)دوسری میہ بات بھی قابلِ غورہے کہ دنیائے ہرکام میں فن والوں کی طرف رجوع کیاجا تاہے،مکان بناناہے تومستری کے بغیرچارہ نہیں ،قفل(تالا)درست کرانا ہے تولوہارکے

بغیر گذر نہیں ۔مقدمہ کرناہے،آپ لاکھ سمجھ دارہوں ہوشیارہوں لیکن وکیل کے بغیر مفرنہیں۔آپ لاکھ قابل ہوں لیکن تعمیر مستری ہی کرے گا، مگر علم دین ایسا ارزال (ستا)ہے کہ ہر شخص جو ذرا بھی بولنایالکھناجانتاہے،وہ واقف اسرار شریعت ہے، محقق ملت ہے،اوراس کی محققانہ تحقیق کے خلاف قرآن شریف اوراحادیثِ نبویہ بھی قابل قبول نہیں، پھر علماء بیچاروں کا توذکر ہی کیاہے۔اور چوں کہ اس کے مقابل اگر کوئی آواز اٹھتی ہے تووہ علماء کی جانب سے ہوتی ہے،اس لیے جتنا بھی یہ روشن دماغ علماء کے خلاف زہر اُگلیں،اور علماء کے خلاف جھوٹ یاسی الزام لگاکر عوام کو ان سے بدکائیں؛وہ قرینِ قیاس ہے کہ ان کی غلط باتوں کی اور دین میں تحریف کی پر دہ دری علماء ہی سے ہوتی ہے،وہ مخالف بھی بنیں گے،وہ دشمن بھی بنیں گے،اور جو کچھ کرسکتے ہیں وہ سب ہی کچھ کرگذریں گے۔مگر کیا ہو سکتاہے۔ایسے لوگول کے بارے میں حضور (علیہ) کا ارشادہ کہ مجھے اپنے بعد سب سے زیادہ خوف تم پرہے ہراُس منافق کا،جوزبان کا ماہر ہو۔ (زغیب) کہ یہ لوگ اپنی شستہ تحریروتقریر سے لوگوں کو اپنا گرویدہ بناکر گمراہ کرتے ہیں اور دین کے ہر جزو کا استہزاء ومذاق کرتے ہیں۔حالا نکہ حضرت عمر اللہ ) نے اپنے زمانہ خلافت میں دین کے اجزاء کے متعلق بھی ہر فن کے خواص کو ممتاز فرمادیا تھا۔ چنانچہ ایک مرتبہ جاہیہ میں خطبہ (وعظ)فرمایاجس میں یہ اعلان فرمایا کہ جوشخص کلام اللہ شریف کے متعلق کوئی بات معلوم کرناچاہےوہ آبی بن کعب کے پاس جائے۔اورجس شخص کو فرائض کاکوئی مسکلہ بوچھناہووہ زید بن ثابت کے پاس جائے۔اور جس شخص کو فقہ کا کوئی مسکلہ معلوم کرناہووہ معاذبن جبل کے پاس جائے۔البتہ جس شخص کو (بیت المال سے) کچھ مال طلب کرناہووہ میرے پاس آئے کہ مجھے اللہ نے والی اورمال کی تقسیم کرنے والا بنایا ہے۔ (مجسع الزوائد)

اور پھر حضرات تابعین رحمہم اللہ کے زمانہ میں توہر شعبہ کی مستقل جماعتیں قائم ہو گئیں تھیں ، محدثین کی جماعت علیحدہ، فقہاء کی علیحدہ، مفسرین کامستقل گروہ، واعظین مستقل، صوفیہ مستقل؛ کیکن ہمارے زمانہ میں ہر شخص اس قدر جامع الاوصاف اور کامل مکمل بناچاہتاہے کہ وہ معمولی سی عربی عبارت لکھنے لگے، بلکہ صرف اردو کی عبارت دلچیپ لکھنے لگے، یا تقریر برجستہ كرنے لگے، تو پيروه تصوف ميں مستقل اہل الرائے ہے، فقہ ميں مستقل مجتهدہے، قرآن ياك کی تفسیر میں جونئ سے نئی بات دل جاہے گھڑے۔نہ اس کایابند کہ سلف کایہ قول ہے یانہیں، نہ اس کی پرواہ کہ نبی کریم (علیہ) کے ارشادات اس کی نفی تونہیں کرتے۔وہ دین میں مذہب میں جوچاہے کیے،جومنہ میں آئے بکے،کیامجال ہے کہ کوئی شخص اس پر نکیر کرسکے،یا اس کی گراہی کوواضح کرسکے۔ جویہ کے کہ یہ بات اسلاف کے خلاف ہے،وہ لکیرکا فقیرہے، تنگ نظرہے، پیت خیال ہے، تحقیقاتِ عجیبہ سے عاری ہے۔ لیکن جوبہ کھے کہ آج تک جتنے اکابرنے،اسلاف نے جو کچھ کہاوہ سب غلط ہے اور دین کے بارے میں نئی نئی باتیں نکالے،وہ دین کا محقق ہے۔ نبی کریم (علیہ) کاتوارشاد ہے کہ جو شخص قرآن یاک کی تفسیر میں اپنی رائے سے کچھ کھے اگروہ صحیح بھی ہو،تب بھی اس نے خطاکی۔(مبیع الزوائد) مگریہ لوگ قرآن یاک کی ہر آیت میں سلف کے اقوال کو جھوڑ کرنٹی بات پیدا کرتے ہیں۔

اور صریح ظلم یہ ہے کہ علماء کوہر شخص مشورہ دیتاہے کہ وہ تفریق نہ کریں، تفسیق نہ کریں، تکفیرنہ کریں،لیکن کوئی یہ نہیں کہتا کہ یہ روشن دماغ دین کی حدودسےنہ نکلیں یہ نبوت کا انکار کردیں،یہ قرآن وحدیث کاانکار کردیں،یہ نمازروزہ کو لغوبتادیں،یہ حضور کی شان میں گتاخیال کریں، صحابہ کرام کو گالیاں دیں،ائمہ مجتہدین کو گمر اہ بتادیں، فقہ اور حدیث کونا قابل عمل بتادیں، دین کے ہر ہر جزوسے انکار کر دیں، دین کی ہربات کا استہزاء اور مذاق اُڑائیں، کیکن یہ پھر بھی مسلمان رہتے ہیں، کیے دین دار رہتے ہیں۔اور جواُن کے خلاف آوازاُٹھائے وہ دین کا دشمن ہے، مسلمانوں کابدخواہ ہے،وہ کافر بنانے والا ہے۔ حالاتکہ اگر غور کیاجائے توعلاء کافر نہیں بناتے ہیں ،اس لیے کہ جو شخص ضروریاتِ دین میں سے کسی ایک چیز کا بھی انکار کردے،وہ اپنی رضااور رغبت اورا پنی روش خیالی یااینے جہل سے کافر توخودہی بن چکا ہے، خواہ اس کوکوئی کافر بتائے بانہ بتائے۔اوراگروہ اب تک کافر نہیں بناتوکسی کے کافر بتانے سے کا فرنہیں بنتا۔اوراگر بن چکاہے توکسی کے کافر نہ بتانے سے مسلمان نہیں رہ سکتا۔اگر غورسے دیکھاجائے تو کافربتانے والے کاتواحسان ہے کہ وہ اس پر تنبیہ کررہاہے، متنبہ کررہاہے کہ جو چیز تم نے اختیار کی ہے وہ اسلام سے نکال دینے والی چیزہے،اور کفر میں داخل کردینے والی چیز ہے۔اگر دین کی فکرہے تو اس تنبیہ پر متنبہ ہوناچاہیے۔ کہنے والے کے قول پر اعتماد نہیں تو خود شخقیق کرلیناچاہیے کہ کہنے والے کا قول صحیح ہے یاغلط ہے۔زیادہ سے زیادہ یہ کہ وہ غلط ہو گااور مجھے اس سے بھی انکار نہیں کہ بعض او قات غلط بھی ہو تاہے، لیکن یہ بھی صحیح نہیں کہ ہمیشہ ہی غلط ہو تاہے۔اس لیے یہ نظریہ کہ مغربی تعلیم کے زیرانز،یادین سے ناوا قفیت

کے سبب کہنے والاجو چاہے کہہ گذرے،اس کو ہر گزکافرنہ کہاجائے، دنیا کے ساتھ خیر خواہی نہیں۔ یہ ناوا قفول کواوران لوگول کوجوناوا قفیت سے اس آفت میں مبتلا ہوجانے والے ہیں، کافربناناہے۔اس لیے حقیقت میں کافربنانے والے وہ لوگ ہیں جو یہ چاہتے ہیں کہ کفر کی باتوں پر تنبیہ نہ کی جائے،ان کوواضح اور ظاہر نہ کیاجائے۔لوگول کایہ خیال کہ کفر آج کل ایساستا ہوگیاہے کہ ہر شخص کافرہے،اوراس خیال سے کفریات سے متأثر نہ ہونایہ خوددین سے، نبی اگرم (مایلیہ) کے پاک ارشادات سے، فقہائے امت کے اقوال سے ناوا قفیت پر مبنی ہے۔ اگرم (مایلیہ) کے باک ارشادات سے، فقہائے امت کے اقوال سے ناوا قفیت پر مبنی ہے۔ (الاعتدال فی مسرات الربال۔س۔۱۱۲۳ تا ۱۵۵)

**4254** 

# زيارة أهلِ الخَيْرِ وَهُجَالَسَّهُمُ وَصُحْبَتُهُمُ وَهُجَبَّتُهُمُ ﴿ هِجلس اللهِ الْمُحَلِّسُ اللهُ الْمُحَلِّسُ اللهُ الْمُحَلِّسُ اللهُ اللهُ الم

نیک لوگول کی زیارت اور صحبت میں جانا اوران سے محبت رکھنا مجلس ا

### جِلْهِ إِلَيْهِ الْحَرِيلِ الْحَرِيلِ الْحَرِيلِ الْحَرِيلِ الْحَرِيلِ الْحَرِيلِ الْحَرَالِ الْحَرَالِ الْحَر

وارجون ووواج

مهرر بيع الأول <u>١٣٢٠ - ه</u>

ٱلْحَهُلُولِلهِ نَحْمَلُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغُفِرُهُ وَنُؤُمِنُ بِهِ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوْذُبِااللهِ مِنْ شُرُورِ اللهِ مَنْ شُرُورِ اللهِ مَنْ اللهُ فَلاَ هَادِي لَهُ وَنَعُودُ اللهُ فَلاَ هَادِي لَهُ وَمَن يُّضُلِلُهُ فَلاَ هَادِي لَهُ اللهُ فَلاَ هَادِي لَهُ

ۅؘنَشۡهَا اَن َّلاِاله اِلاَّ الله وَحۡلَهٰ لَاشَرِيْك لَهٰ وَنَشُهَا اَنَّ سَيِّلَانَا وَمُولَانَا <del>فُحَبَّ</del> اَعَبُلُهٰ وَرَسُولُهُ

صَلَّى الله تَعَالىٰ عَلَيْهِ وَعَلىٰ الله وَآضَعَابِه وَبَارَك وَسَلَّمَ تَسْلِيماً كَثِيْراً كَثِيراً وَأَمَابَعْلُ:

وَإِذْقَالَ مُوسَى لِفَتَاهُ لِا أَبْرَحُ حَتَّى أَبُلُغَ مَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ أَوْأَمُضِي حُقُباً

### عنوان کی وضاحت

باب قائم کیا ہے کہ جولوگ صالح، اہلِ خیر اور نیک ہوں ، ان کی ملاقات کے لیے جاناچاہیے، اور ان کے پاس اٹھنے بیٹھنے کی صورت جاناچاہیے، اور ان کے پاس اٹھنے بیٹھنے کی صورت میں اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے ان پرجو خصوصی رحمتیں نازل ہوتی ہیں، وہ ان کے پاس بیٹھنے والوں کو بھی اپنے اندر شامل کر لیاکرتی ہیں۔ اس لیے ان کے پاس اٹھنا بیٹھنا یہ بھی ان برکتوں کا ذریعہ بنتاہے۔"و صُحْبَتُهُمُ "اور ان کی مصاحبت اور ان کا ساتھ برکتوں کا ذریعہ بنتاہے۔"و صُحْبَتُهُمُ "اور ان کی ساتھ محبت اور تعلق رکھنا"و طلّب نِیارَ تاہِمُ وَالدُّعَاءُ مِنْهُمُمُ "اور برخواست کرناکہ آپ جس طرح خودان کی زیارت کے لیے جائے، اسی طرح ان سے یہ درخواست کرناکہ آپ

ہمارے یہاں تشریف لائیں۔ اور ان سے دعاکی درخواست کرنا۔ ''وَزِیَارَةُالْمَوَاضِع الْفَاضِلَةِ'' اور ایسے مقامات کی زیارت کے لیے جانا جن کی کوئی خصوصی فضیلت قرآنِ پاک یااحادیثِ مبارکہ میں آئی ہے۔ علامہ نووی (مُنِیُّ )نے اس باب کا عنوان یہی قائم کیا ہے۔ گویاان تمام چیزوں کی اہمیت کواس باب میں بیان کرنا اور ثابت کرناچاہتے ہیں۔ چنانچہ اس سلسلہ میں سب سے پہلے توسورہ کہف کی ان آیتوں کو ذکر کیا ہے جن میں حضرت موسیٰ(مَایِّا) اور حضرت خضر (مَایِّا) کا قصہ بیان کیاگیاہے۔

# قرآن میں سب سے زیادہ ذکر حضرت موسیٰ اللہ کا ہے

﴿وَإِذْقَالَ مُوسَىٰ لِفَنْهُ لِأَبْرَتُ عَتَى أَبُلُغَ عَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ أَوْأَمْضِى حُقُبًا ﴿جب حضرت موسیٰ ﴿اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَادِم حضرت لوشع بن نوش سے یوں کہا کہ میں اپنایہ سفر برابر جاری رکھوں گا یہاں تک کہ دودریاجہاں ملتے ہیں وہاں پہنچ جاؤں یااس مقصد کے لیے سالہاسال ایک طویل زمانہ تک اپنایہ سفر جاری رکھوں۔

یہ واقعہ جو قرآن پاک کی ان آیات میں ذکر کیا گیاہے وہ احادیث کے اندر موجود ہے،
اس کابہت کچھ حصہ توان آیات کے اندرہے اوراس کا ابتدائی حصہ احادیث میں ہے۔نبی
کریم(عظم) کا ارشادہے کہ حضرت موسیٰ (علم) نے ایک مرتبہ اپنی قوم میں لوگوں کی اصلاح
اور نصیحت کے لیے ایک بیان کیا اور ایسی تقریر فرمائی کہ جس سے سننے والے بہت متاثر ہوئے،

جب وہ اپنے اس بیان سے فارغ ہوئے تو مجمع میں سے ایک آدمی نے ان سے سوال کیا کہ روئے زمین پر آپ سے زیادہ علم رکھنے والا کوئی اور موجود ہے؟

واقعہ بھی یہی تھا کہ شریعت کا جتناعلم اللہ تعالیٰ نے اس زمانہ میں حضرت موسیٰ (ایسا ) کو عطافرمایا تھا اتناکسی اور کو نہیں دیا تھا۔ چوں کہ حضرت موسیٰ (ایسا ) بڑے جلیل القدر پیغیروں میں سے ہیں۔ پیغیروں میں بھی بعض پیغیراوررسول وہ ہیں جن کوایک خصوصی مقام حاصل ہے، جیسے حضرت نوح (ایسا )، حضرت ابراہیم (ایسا )، حضرت موسیٰ (ایسا ) اور حضرت غیسیٰ (ایسا ) اور حضرت نوح (ایسا )، بیانی پیغیروں کے نام جلیل القدرانبیاء میں شار کئے جاتے ہیں۔ تو حضرت موسیٰ (ایسا ) کا خصوصی قرب حاصل تھا اور موسیٰ (ایسا ) کی طرف سے آپ پروحی کاسلسلہ جاری تھا، بلکہ اگر غور کریں تو قرآنِ پاک میں جس اللہ تعالیٰ کی طرف سے آپ پروحی کاسلسلہ جاری تھا، بلکہ اگر غور کریں تو قرآنِ پاک میں جس کشرت سے حضرت موسیٰ (ایسا ) کا تذکرہ مختلف مقامات پر مختلف اندازسے آیا ہے، کسی اور نبی کا تذکرہ اتن میں موجود نہیں۔

# ...اس ذات کی محبوبیت کا کیا عالم ہوگا؟

علامہ عثانی (ﷺ) فرمایا کرتے تھے کہ مجھے بارباریہ خیال آتا تھااور میرے دل میں یہ سوال پیدا ہوتا تھا کہ حضرت موسی (ﷺ) کا تذکرہ قرآنِ پاک میں مختلف مواقع پراوروہ بھی ایک خاص انداز سے جس سے ان کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے خصوصی تعلق اوران کی عجیب محبت اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک خاص برگزیدگی اور پہندیدگی کا پہتہ چپتاہے ان کی

پیدائش، بچپن، دودھ پینے کازمانہ، بڑا ہونا، جوانی کے ایام کوکس شہر میں گذارنا، پھروہاں سے ہجرت کرکے دوسری جگہ چلے جانااوروہاں نکاح ہونا، پھر نبوت سے نوازا جانا، پھر اپنی قوم کے ساتھ کابورامعاملہ؛مطلب یہ ہے کہ ان کی بوری زندگی کی تفصیلات موجود ہیں۔ان کے علاوہ کسی اور نبی کی زندگی کی اتنی زیادہ تفصیل قرآنِ یاک میں موجود نہیں ہے۔علامہ عثانی (ﷺ) فرماتے تھے کہ اس کی وجہ سے مجھے یہ خیال پیدا ہوتا تھاکہ نبی کریم (عظیم) کامقام توتمام نبیوں میں سب سے بڑھ کرہے، آپ توسیدالانبیاء اور خاتم الانبیاء ہیں، پھر بھی حضرت موسیٰ کا تذکرہ جس انداز سے کیا گیاہے ویساتوآپ (علیہ) کا بھی تذکرہ قرآنِ یاک میں موجود نہیں، حالا نکہ قرآنِ یاک تو نبی کریم (علیہ) پرنازل ہواہے۔یہ چیزباربار میرے ول میں تھیاتی تھی۔ يهر فرمات بين كم جب اس آيت ير غور كيا ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُهُ مُعِبُّونَ الله فَاتَّبِعُونِي يُخْبِبُكُمُ الله الله میں نبی کریم (علیہ) کو خطاب کرکے باری تعالیٰ نے بیہ فرمایا کہ اے نبی! لو گوں سے کہہ دیجئے کہ اگر تم لوگ اللہ تعالیٰ سے محبت رکھتے ہو،توتم میری پیروی کرو، اللہ تعالیٰ تم سے محبت کرے گا۔اس آیت میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے نبی کریم (ﷺ) کی پیروی اوراتباع پر ہراس آدمی کو- جو آپ (علیہ) کی پیروی کرے -محبوبیت کا مقام عطافرمایاہے۔تو جس ذات کی پیروی کرنے پر پیروی کرنے والوں کواللہ تعالی کی طرف سے محبوبیت کامقام دیاجا تاہو؛تو خود اس ذات کی محبوبیت اور قرب کا کیاعالم ہو گا!

#### حضرت موسى كاجواب، الله كاعتاب

خیر!تواس آدمی نے سوال کیاتھاکہ اس وقت روئے زمین پرآپ سے زیادہ علم ر کھنے والا کوئی اور موجودہے؟ اور حضرت موسیٰ ﴿اللَّهِ﴾ جلیل القدر پیغمبر تھے، آپ کے پاس وحی آیا کرتی تھی،اس کیے حضرت موسیٰ ﴿ایا کے اپنی معلومات کے مطابق اس آدمی کو یہ جواب دیا کہ نہیں ۔ گویاشر یعت کے احکام کوسب سے زیادہ جاننے والامیں ہی ہوں اور آپ کاجواب بالکل درست تھا۔لیکن اللہ تبارک و تعالی کامعاملہ اپنے مقرب اور خصوصی بندوں کے ساتھ بڑا عجیب وغریب ہواکر تاہے۔ یہاں حضرت موسلی (ایا اسے جب یہ سوال کیا گیاتو جاہیے تویہ تھاکہ حضرت موسیٰ (ملیہ) جواب میں یوں کہتے کہ دنیاکے اندر اللہ تعالیٰ کے بندے توبہت سارے ہیں ،کون کس درجے پرہے اور کس کو کتناعلم دیا گیاہےوہ اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتا ہے۔ گویااس سوال کے جواب کو حضرت موسیٰ (ایش) الله تعالیٰ کے علم کے حوالے کرتے، لیکن اس کے بجائے انہوں نے جب یہ جواب دیاتو اللہ تعالیٰ نے ان پر عتاب فرمایا۔اور بطورِ عتاب کے ان سے یہ کہا گیا کہ ہمارے ایک بندے ہیں جو وہ باتیں جانتے ہیں جو تم نہیں جانتے۔تم جویہ کہتے ہو کہ روئے زمین پر سب سے زیادہ جاننے والامیں ہوں توان کے پاس ایک ایساعلم ہے جو آپ کے پاس نہیں ہے۔

ویسے حضرت موسیٰ (میلِاً) کواحکام ِشریعت اوراسرارِ شریعت کاجوعلم دیا گیاتھا اتناکسی اورکے پاس نہیں تھالیکن ایک اور طرح کاعلم اللہ تعالیٰ نے حضرت خضرالیلاً) کودیا تھا، اسی کے متعلق

حضرت موسیٰ (علیہ) کوباخبر کیا گیا کہ ہمارے ایک بندے ایسے ہیں جن کے پاس ایساعلم اور جا نکاری ہے جو آپ کے پاس نہیں ہے۔جب حضرت موسیٰ ﴿اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَالَمُ اللهِ عَالَمُ عَا اظہار کیا کہ باری تعالیٰ! آپ کے وہ بندے کہاں رہتے ہیں؟ میں چاہتاہوں کہ ان کی ملاقات کروںاوران کی صحبت اختیار کروں اوران سے وہ علم حاصل کروںجو میرے پاس نہیں ہے۔ علامہ نووی (ﷺ)ان آیات کواسی مناسبت سے لائے ہیں کہ دیکھو!حضرت موسیٰ ﴿اللَّهِ عَوْدِ اتنے اونچے مقام پرتھے کہ اللہ تعالیٰ کے جلیل القدر پنجبر ہیں،آپ کے پاس وحی آتی ہے، گویااللہ تعالیٰ کی طرف سے احکام اوراسرارِ شریعت کاجو علم آپ کودیا گیاہے وہ کسی اور کو اتنا نہیں دیا گیا، کیکن جب اللہ تعالیٰ کی طرف سے آپ کوباخبر کیاجارہاہے کہ ہمارا ایک ایسا بندہ مجھی ہے ﴿وَاتَیْنَاهُ مِنْ لَّدُنَّاعِلُمًا﴾ اس کے پاس ہمارا دیا ہوا ایسا علم ہے جو آپ کے پاس نہیں ہے۔توحضرت موسیٰ (ایس) نے اپنے اس بلندوبالامقام کے باوجوداپنی خواہش کا اظہار کیا کہ میں ان سے ملاقات کرناچاہتاہوں اوران کی صحبت میں رہ کراس علم کوحاصل کرناچاہتاہوں۔ الله تبارک و تعالیٰ نے حضرت موسیٰ (ﷺ) کو اجازت دی۔ پھر حضرت موسیٰ (ﷺ) نے یو چھا کہ آپ کے اس بندے سے کہاں ملاقات ہوگی؟ توایک جگہ کی نشاندہی کی گئی کہ مجمع البحرین

اب یہ دودریاکو ن سے ہیں؟ اس سلسلہ میں مفسرین کااختلاف ہے، بعض کہتے ہیں کہ بحر فارس اور بحر روم جہاں ملتے ہیں۔ آج کل تونہر سوئیز کی وجہ سے وہ ملے ہوئے ہی ہیں لیکن اُس زمانہ میں بالکل تونہیں ملتے تھے، بلکہ ایک دوسرے سے زیادہ سے زیادہ قریب جس مقام

یعنی جہاں دودریا ملتے ہیں وہاںوہ آپ کوملیںگے۔

پر تھے،اس کے اعتبار سے کہا گیاہے۔اور بعض حضرات کہتے ہیں کہ دریائے وجلہ جہاں بحر فارس میں آکر گرتاہے وہاں ملاقات ہوئی۔لیکن حضرت علامہ انور شاہ کشمیری(ﷺ) فرماتے ہیں کہ خلیج عقبہ بندر گاہِ ایلہ جہاں پرواقع ہے،وہ علاقہ مراد لیا گیاہے۔

خیر!ایک جگه بتلادی گئی، پھر مجمع البحرین جوبتلایا گیاتھاوہ بھی ایک بڑار قبہ و علاقہ تھا، اس میں خاص طور پر کون سی جگه پران سے ملاقات ہوگی،اس کے لیے حضرت موسیٰ (ایک ) نے پھر علامت دریافت کی کہ کوئی الیمی نشانی مجھے بتلادی جائے جس کی وجہ سے میں یہ معلوم کرلوں کہ مجمع البحرین میں فلال جگه پران سے ملاقات ہوگی۔جیسے کسی کو کہاجائے کہ سورت میں ملاقات ہوگی جیسے کسی کو کہاجائے کہ سورت میں ملاقات ہوگی ؟

#### عزم پخته او

خیر!اللہ تعالیٰ کی طرف سے علامت کے طور پر یہ تھم دیاگیا کہ آپ ایک مجھل تل کراپنے ساتھ رکھ لیجئے، جس جگہ وہ مجھلی زندہ ہو کریانی کے اندر چلی جائے، وہیں ہمارے اس بندے سے آپ کی ملاقات ہوگی۔ چنانچہ بات طے ہوگئی تو حضرت موسیٰ (ایکا) اپنے مقام سے حضرت خضر کی ملاقات کے لیے روانہ ہوئے۔ جس وقت روانہ ہو رہے تھے اسی موقعہ کااس آیت کے اندر تذکرہ کیا گیاہے۔ اور روانہ ہوتے وقت انہوں نے اپنے جس پیغمبرانہ عزم وارادہ کا اظہار کیاوہ دیکھئے۔ اور پیغمبروں کا حال یہی ہوتا ہے کہ وہ جس چیز کا ارادہ کرتے ہیں اور جس کام کا بیڑا اُٹھاتے ہیں تواس کام میں ان کا عزم ایسانی پختہ ہوتا ہے۔

اس وقت ان کے ساتھ خدمت کے لیے حضرت یوشع بن نون (ﷺ) کی وفات کے بعد جانشین بنیاس وقت ان کو پنجیری نہیں ملی تھی، اور حضرت موسیٰ کی خدمت میں سے۔ان کو بھی اپنے ساتھ لیااوران سے حضرت موسیٰ نے کہا کہ میں موسیٰ کی خدمت میں سے۔ان کو بھی اپنے ساتھ لیااوران سے حضرت موسیٰ نے کہا کہ میں اپنے اس سفر پر برابر چلتار ہوں گا،اپنے اس سفر کے ارادے سے باز نہیں آؤں گا یہاں تک دودریا جہاں ملتے ہیں وہاں پہنے جاؤں ﴿ أَوْاَلُهُ عَلَى حُقْبَا ﴾ یا سالہ چلتا رہوں۔"حُقُب" یہ "حُق ہے، اور عربی میں جمع کاصیغہ کم سے کی جمع ہے، تیس سال کو کہاجاتا ہے۔اور "حُقْبَة "جمع ہے، اور عربی میں جمع کاصیغہ کم سے کم تین پر بولاجاتا ہے،اس اعتبار سے دیکھا جائے تو ایک سو ہیں سال ہوجاتے ہیں۔مطلب سے کہ چاہے ایک طویل زمانہ تک بھی کیوں سفر کرنانہ پڑے، تب بھی میں وہاں جاکررہوں گا۔اس سے معلوم ہوا کہ آدمی جب کسی کارِ خیر کاارادہ کرے اور بیڑا اُٹھائے تواُس کو اسی طرح پختہ عزم وارادہ سے کام لیناچا ہے کہ اس کام کو میں انجام دے کر ہی رہوں گا۔

#### اپنی ذات پراعتادنه هو

خیر!آگے علامہ نووی نے آیتیں چھوڑدی ہیں جن میں بیے ہے کہ حضرت موسیٰ روانہ ہوئے اور چلتے چلتے مجمع البحرین والے علاقہ تک پہنچ،اسی علاقہ میں ایک چٹان تھی،اس کے پاس ایک مرتبہ دو پہرکے وقت دونوں (حضرت موسیٰ اور حضرت یوشع) آرام کے لیے لیٹے۔حضرت موسیٰ (میلیا) نے حضرت یوشع سے کہاتھا کہ دیکھو!اس مچھلی کاخیال رکھنا، توحضرت یوشع نے جواب میں عرض کیاتھا کہ کوئی بڑاکام آپ نے نہیں سونیا ہے۔

دیکھو!کسی بھی کام کوچاہے وہ معمولی ساہی کیوں نہ ہو،اس کام کی انجام دہی میں جب آدمی اپنی ذات پراعتماد کرتاہے اوراللہ تعالیٰ کی مددونھرت اوراس کے ارادے کی طرف نظر نہیں ہوتی، تواس صورت میں چھوٹے سے چھوٹاکام بھی آدمی انجام نہیں دے سکتا، اللہ تعالیٰ دنیاکودکھلاتے ہیں ۔ہاں اگروہ ان شاء اللہ کہہ دے تووہ مقصد حاصل ہوجاتا ہے۔ یہاں پران کی زبان سے یہ نکلاکہ کوئی بڑاکام آپ نے نہیں سونیا ہے، آپ بے فکر رہے، یہ کام ہوجائے گا۔دونوں لیٹے توان کونیند نہیں آئی،لیکن حضرت موسیٰ (میلا) سوگئے۔

بخاری شریف کی روایت میں ہے کہ اسی چٹان کے پاس آبِ حیات کا چشمہ تھا، اس کے کچھ چھینٹے اس مجھلی کو لگے اوراس میں جان آگئی اور وہ مجھلی زنبیل میں سے اچھل کردریا میں کودگئی۔اورجب دریامیں گری اورآگے بڑھی توبا قاعدہ سرنگ بناتی چلی گئی۔ (بحناری شریف،۴۵۰۰) یعنی کاغذوغیرہ کے چھ میں سے جب کوئی سخت چیز گذرے توسوراخ بن جاتا ہے، کیکن یانی میں سوراخ نہیں بتا، بلکہ یانی کاحال توبہ ہو تاہے جب کوئی چیز یانی میں ڈالیں، توجب وہ آگے بڑھے گی تویانی کا پچھلاحصہ آپس میں ملتا چلا جائے گا، لیکن یہاں اللہ تعالیٰ نے ا بنی قدرت کا کر شمہ یہ د کھلایا کہ جب وہ مجھلی یانی کے اندرداخل ہورہی تھی توساتھ ہی ساتھ یانی میں سوراخ اور سرنگ سی بنتی چلی گئی۔ حضرت یو شع اس منظر کود مکھ رہے تھے۔ حضرت موسی (اید) توآرام فرمارے تھے،اس لیےانہوں نے سوچاکہ حضرت آرام فرمارے ہیں،اس لیے بیدار کرنامناسب نہیں ۔جب بیدار ہوں گے توان کو بتادوں گا۔تھوڑی دیر کے بعد حضرت موسیٰ ﴿إِنَّا بِيدِارِ مُوئِ تُوبِهِ بَتَانًا بَي بَعُولَ كُئے۔ گویاالله تعالیٰ نے بتلادیاکہ اس کام کومعمولی سمجھا تھا، حالا نکہ جب تک میری توفیق شامل حال نہ ہووہاں تک آدمی چھوٹے سے چھوٹاکام بھی انجام نہیں دے سکتا۔

### حضرت موسیٰ رہا کی گوشالی

بہر حال!حضرت موسیٰ (ملیاً) اٹھے اور کہا کہ چلواورآگے بڑھ گئے۔جب چٹان کے پاس سوئے تھے وہ دو پہر کاوقت تھا،وہاں سے شام تک چلتے رہے،رات کو بھی چلے پھر دو سرے دن جب صبح ہوئی،اور کچھ وقت گذراتو حضرت موسیٰ ﴿اللهِ ) نے اپنے خادم سے کہا ﴿اِتِدَاعَٰلَا اَ نَالَقَدُلَقِيْنَامِنْ سَفَرِنَاهُنَانَصَبًا ﴾ بِهائي! بهارا كهانا لاؤ، اب توجم تفك اور بعوك كابهي كيه احساس ہوا۔ دیکھو!وہاں سے یہاں تک چلتے ہوئے آئے تو تھکن نہیں ہوئی تھی، اللہ تعالیٰ کی طرف سے اب تک تو بھوک اور تھکن کا احساس نہیں تھا، لیکن جب مقصدسے آگے نکلے اورا تناآگے بڑھ چکے تب احساس ہوا۔ دراصل اللہ تعالیٰ نے یہ بھی بتلادیاکہ تم سب سے زیادہ جاننے کا دعویٰ کررہے تھے، اور ساتھ میں مجھلی اس لیے لائے تھے کہ جہاں وہ زندہ ہو کریانی میں گرے گی تو جگہ معلوم ہوجائے گی،لیکن وہ کب زندہ ہوئی اس کا پتہ ہی نہیں چلا،اورجس جگہ کی تلاش میں نکلے تھے اس سے آگے نکل گئے۔مفسرین نے لکھاہے کہ دراصل الله تعالی 

خیر!جب حضرت موسیٰ (ملیاً) نے کہاکہ کھانالاؤ،توحضرت یوشع نے جواب دیا کہ ارے!بات بتلاناتو بھول ہی گیا،شیطان نے بھلادیااور شیطان کی عادت ہی ہے کہ وہ کام کی

بات بھلادیاکر تاہے۔ پوچھا: کیاہوا؟ تو کہا کہ ہم جہاں لیٹے تھے وہیں وہ مچھلی زندہ ہوکرزنبیل سے نکل کریانی میں داخل ہوگئی تھی اور عجیب وغریب طریقہ سے اس نے اپناراستہ پانی میں بنالیا تھا۔ حضرت موسلی (میلیا) نے کہا کہ بھائی! وہیں تو ہمیں جانا تھا۔ چلو! واپس لوٹے ہیں۔ اب جس راستہ پروہ چلے تھے وہ با قاعدہ بناہوا راستہ، پگڈنڈی اور سڑک نہیں تھی، اس لیے اپنے پاؤں کے نشانات ہی کود کھتے واپس لوٹے۔ گویا آدھادن اور پوری رات جو چلے تھے اپنا کھر دوبارہ اُلٹا چلنا پڑا، اور مزید مشقت اُٹھانی پڑی۔

#### حضرت خضرالی سے ملاقات

اورجب اس جگہ پر پہنچ تودیکھاکہ ایک آدمی چادرتانے ہوئے لیٹاہے۔ چادر کاایک بر اسرکے نیچ دباہواہے اوردوسراسراپاؤل کے نیچ دباہوا ہے۔ اس سے یہ بھی معلوم ہواکہ اس طرح سوناجائزہے۔ بعض لوگ اس کوناجائزکہتے ہیں ۔ بخاری شریف کی روایت میں موجودہے کہ وہ اس طرح سوئے ہوئے تھے۔

بہر حال! حضرت موسیٰ (ملیہ) نے ان کوسلام کیا،جب حضرت خضر الیہ ) نے سنا تو سوچاکہ یہاں سلام کیسا؟ اس لیے کہ وہ علاقہ اہلِ ایمان کا نہیں تھا۔ تو حضرت خضر نے بوچھا کہ آپ کون ہیں ؟ حضرت موسیٰ (ملیہ) نے کہا کہ میں بنی اسرائیل والاموسیٰ ہوں۔ بوچھا: یہاں کیوں آئے ہو؟ کہا: آپ کی خدمت میں حاضر ہواہوں ﴿ هَلُ أَتَّبِعُكُ عَلَىٰ أَنْ تُعَلِّمَنِ ﴿ هَا عُلِّمُتُ رُشُوا ﴾ دیکھو! حضرت موسیٰ (ملیہ) ان کی صحبت میں رہنے کے لیے ہی گئے تھے، اس لیے بوچھا کہ کیامیں حضرت موسیٰ (ملیہ) ان کی صحبت میں رہنے کے لیے ہی گئے تھے، اس لیے بوچھا کہ کیامیں

آپ کے ساتھ رہ سکتاہوں تاکہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہدایت اور علم کی جوباتیں آپ کو سکھائی گئ ہیں،وہ آپ مجھے سکھلائیں میں آپ کی رفاقت اور آپ کی صحبت اختیار کرناچاہتا ہوں۔

بس! یہاں تو انہوں نے اس آیت کو اتنی ہی پیش کر کے ختم کر دی ہے۔ آگے قصہ طویل ہے۔ ہوسکتا ہے کہ اتناس کر آپ حضرات کو بھی شوق پیداہواہو،اس لیے اس قصہ کو مکمل کر دیتاہوں۔

## تكوين

حضرت خضر الله الله تعالی کے کہاکہ آپ میرے ساتھ رہ نہیں سکیں گے اور صبر نہیں کرسکیں گے۔ بخاری شریف کی روایت میں موجود ہے کہ حضرت خضر الله الله تعالی نے ایک خاص علم آپ کوعطافرہ ایا ہے۔ یعنی شریعت کا اور احکام خداوندی کا علم آپ کو دیا ہے کہ بندوں کو کیا کرناچا ہیے ، کیا نہیں کرناچا ہیے۔ الله تعالی دنیامیں بندوں کی ہدایت کے واسطے اور زندگی گذار نے کا طریقہ بتلانے کے لیے جو احکام نازل فرماتے ہیں اسی کو شریعت کہتے ہیں۔ اس کا علم جتنا آپ کے پاس ہے وہ میرے پاس نہیں 'آورا یک علم اس کا علم جتنا آپ کے پاس ہے وہ میرے پاس نہیں 'آورا یک علم الله تعالیٰ نے مجھے دیا ہے، اور وہ اسر ارکا نات کا علم ہے جو تہہیں معلوم نہیں ۔

دیکھو!دوچیزیں ہیں ایک توہے تکوین اورایک ہے تشریع۔ تکوین کامطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے یہ پیداکیا اوراس میں مختلف مخلوقات کو پیداکیا،اسی میں انسان کو بھی بسایااوراس کی ضرور تیں بھی اللہ تعالیٰ نے پیداکیں۔

کائنات کایہ پورانظام اللہ تعالیٰ نے قائم کیاہے۔اورکائنات کے اس نظام کو چلانے کے واسطے اللہ تعالی نے کچھ اصول بھی مقرر کئے ہیں جن کے مطابق یہ نظام چل رہاہے،اوراس کو چلانے کے لیہ اللہ تعالیٰ کا اسٹاف اور عملہ بھی ہے اوروہ فرضتے ہیں۔ تواس پوری کائنات کے نظام کو اللہ تعالیٰ چلاتے ہیں اوراس سلسلہ میں فرشتوں کو احکام بھی دیتے رہتے ہیں جیسا کہ روایتوں میں آتا ہے کہ لیلۃ القدر یا بعض مخصوص راتوں میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرشتوں کو فیصلے بتلائے جاتے ہیں۔اس کی بہت ساری تفصیلات ہیں۔

#### شیاطین اور تکویتیات

پہلے زمانہ میں جب کہ جن وشاطین کے لیے راستہ بند نہیں کیا گیا تھاتووہ آسانوں پر جا راستہ بند نہیں کیا گیا تھاتووہ آسانوں پر جا را جیسے بادشاہ وقت کی طرف سے اپنے ماتحوں کوہدایات دی جاتی ہیں،ایسے ہی اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرشتوں کوکائنات کے نظام کے سلسلہ میں ہدایات دی جاتی تھیں،اسی کوسنے کے لیے شیاطین آسانوں پر جایا کرتے تھے اور سنتے تھے،تو بعض باتیں ان کے کانوں میں پڑجاتی تھیں۔جب نبی کریم (ایک کی بعث ہوئی تو یہ سلسلہ بالکل بند کردیا گیااور ان کو سارے مارنے کاسلسلہ شروع ہوا۔پہلے جب یہ جاتے تھے توان کوستارے مار کر اور میزائل داغ کر وہاں سے بھگایاجا تاتھا،لیکن ایک آدھ بات ان کے کان میں پڑجاتی تھی۔

مثلاً الله تعالیٰ کی طرف سے فرشتوں کویہ تھم دیا گیا کہ فلاں جگہ فلاں تاریخ کو سیاب لاناہے، یازلزلہ لاناہے۔ اب یہ بات ان کے کان میں پڑگئ تواس سے پہلے کہ وہ میزائل نما سارہ اس کو لگے، وہ اپنے ینچ والے شیطان کو بتادیتا تھا۔ کبھی ایسا ہوتا تھا کہ ینچ والے کو بتانے سے پہلے ہی وہ سارہ اس کو آکر لگتا تھا، گویاان کی ساری کوشش بے کار جاتی تھی۔ اور کبھی ایساہو تا تھا کہ وہ جلدی سے ینچ والے کو بتادیتا تھا اس کے بعد وہ سارہ اس کو لگتا تھا۔ یہ تو بخاری شریف کی روایت میں موجود ہے۔ (بحناری شریف کی روایت میں موجود ہے۔ (بعناری شریف کی روایت میں موجود ہے اس موجود ہے۔ (بعناری شریف کی روایت موجود ہے۔ (بعناری شریف کی روایت میں موجود ہے۔ (بعناری شریف کی روایت میال میں موجود ہے۔ (بعناری شریف کی روایت میں موجود ہے۔ (بعناری شریف

خیر! کبھی وہ ینچے والے کو بتادیتاتھا، گیروہ اس کے ینچے والے کو،اوروہ اپنے ینچے والے کو بتا بتاتا تھا۔اب یہ بتاتا،اس طرح آتے آتے اخیر والااپنے دوست کا بن اور جو تشی کوہ بات بتاتا تھا۔اب یہ ایک ایس بات ہے جوکائنات کے نظام کے متعلق اوپر ہی سے آئی ہوئی ہے،اوراللہ تعالیٰ کی طرف سے اُس زمانہ کی مصلحوں کی وجہ سے اتنی پابندی بھی نہیں تھی اس لیے وہ اوپرسے یہ بات گویاچرالایاکرتے تھے۔اوروہ واقعہ تو ہونا ہی تھا،اس لیے کہ وہ تواللہ تعالیٰ کافیصلہ تھا۔ جب وہ بات کا بن کے پاس پہنچی تووہ کا بن لوگوں کو کہتا کہ فلاں دن دنیا میں یہ واقعہ پیش آئی تھی اورایہای واقعہ ہو تاتھا۔تو پھروہ کا بن ایک تیجی بات کے سہارے سے اپنی سو جھوٹی با تیں لوگوں میں چلا تاتھا۔اس لیے کہ لوگوں کی عادت ہوتی ہوتی ہوتی اورایہای واقعہ بوتی تھی اورایہای واقعہ ہوتی سے کہ لوگوں کی عادت ہوتی اوروہ بات ٹھیک اسی طرح وجود میں آئی تھی،توسویتے ہیں کہ اس کی بات میں پچھ وجود

معلوم ہوتا ہے۔اور پھراس کی دوسری باتیں بھی لوگ سچ مان لیتے ہیں۔ نبی کریم (ﷺ) کایہی ارشاد حدیث میں نقل کیا گیاہے۔

بہر حال! میں یہ عرض کررہاتھا کہ کائنات کانظام چلانے کے لیے اللہ تعالی نے فرشتوں کو مقرر کیاہے اور فرشتے اللہ تعالی کی ہدایات کے مطابق اس کائنات کو چلاتے ہیں؛ اس کو اصطلاح میں تکوین کہتے ہیں۔ اور اس سلسلہ میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرشتوں کو جوہدایتیں دی جاتی ہیں؛ اسی کو تکوینیات کہاجا تاہے۔ یہ دنیا اللہ تعالیٰ کا ایک کارخانہ ہے، جو اللہ تعالیٰ کی ہدایات کے مطابق فرشتوں کے ذریعہ سے چل رہاہے دنیاکی کوئی چیز بھی اللہ تعالیٰ تھم کے بغیر نہیں چلتی

#### تشريع

اوردوسری چیز تشریع ہے۔اس کامطلب یہ ہے کہ دراصل اللہ تعالیٰ نے اس کا نات کو انسانوں کی ضرورت پوری کرنے کے واسطے پیداکیاہے، اورانسانوں کو اپنی عبادت واطاعت اور فرمانبر داری کے واسطے پیداکیاہے،اس لیے اللہ تعالیٰ انسانوں کو ان چیزوں سے واقف کرانا چاہتے ہیں کہ کون سے کام کروگے تو اس سے میں خوش ہوؤں گااور کون سے کام کروگ تو میں ناراض ہوجاؤں گا۔ان ساری تفصیلات کو تشریع کہا جاتاہے۔اور اس بارے میں بندوں کو اختیار دیا کہ وہ چاہیں تو کریں اور چاہیں تونہ کریں۔ ایسانہیں ہے کہ کرنے کاکوئی کام اگر کوئی نہیں کرے گاتو اس کی وجہ سے وہ آدمی گونگا،اندھایا بہر اہوجائے گا،یااس کو بخارآ جائے گا۔ ایسانہیں ہو تا۔اوراسی میں تو بندوں کاامتحان ہے۔

خیر!تومیں یہ عرض کررہاتھاکہ شریعت کے احکام کوبتلانے کے لیے با قاعدہ اپنے بندوں کو بھیجا، جن کو نبی اوررسول کہاجاتاہے۔اوران تک وہ احکام پہنچانے کے لیے وحی کا سلسلہ جاری کیا۔وحی شریعت کے احکام کوبتانے کے لیے نازل ہوتی تھی۔

تویہ دوچیزیں - تکوین اور تشریع-الگ الگ ہوئیں۔اب تکوین تواللہ تعالیٰ کا ایک نظام ہے جو چل رہاہے،اس سے انسانوں کو کوئی واسطہ نہیں ہے،انسانوں کی ضرور تیں مختلف طریقہ سے پوری ہورہی ہیں۔اورانسانوں کواللہ تعالیٰ نے یہ بتایا کہ اس اس طریقے سے زندگی گذارو۔انہی طریقوں کانام تشریعی احکام ہیں۔

### حضرت خضرها کو تکوینیات کا علم دیا گیا تھا

اب تکوین نظام کے سلسلہ میں کتابوں میں لکھاہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس نظام میں زیادہ تر فرشتوں کولگار کھاہے، لیکن انسانوں میں سے بھی اپنے بعض مخصوص بندوں کواللہ تعالیٰ کی طرف سے تکوینی نظام سے متعلق ہدایتیں دی جاتی ہیں۔ حضرت خضر (ایش) انہیں بندوں میں سے تھے جن کواللہ تعالیٰ نے تکوینیات یعنی کائنات کے بھیدوں سے واقف کیا تھااوران کے متعلق ان پروحی آتی تھی۔ویسے تواللہ تعالیٰ کی طرف سے انسانوں پرجووجی نازل ہوتی ہے وہ تشریعی احکام کے متعلق نازل ہواکرتی ہے،لیکن حضرت خضر ایش) کے اوپرجووجی آتی تھی اس میں کائنات کے متعلق احکام نازل ہواکرتی ہے،لیکن حضرت خضر الیش) کے اوپرجووجی آتی تھی اس میں کائنات کے متعلق احکام نازل کئے جاتے تھے۔یہ خاص علم تھاجواللہ تعالیٰ نے ان کودیا تھا۔

### کامیابی تکوینیات کے علم پرمو قوف نہیں

کیکن ایک بات یادرہے۔حضرت شاہ عبدالقادرصاحب دہلوی(ﷺ) فرماتے ہیں کہ جو علم حضرت موسیٰ (الله کودیا گیاتهاوه تواییاتها که اس پرجب کوئی آدمی عمل پیرا هو تو اس کی دنیا بھی بن جاوے اور آخرت بھی بن جاوے۔ گویاکامیابی اورناکامی کامدار اسی پر ہے۔جبکہ حضرت خضراطیہ) کو کا ئنات کے رازوں اور بھیدوں کاجو علم دیا گیاتھا،وہ ایسا نہیں تھاجس پر کامیابی اورناکامی کامدار ہو۔ جیسے آج ہم یہال بیٹھے ہیں،ایک آدمی کو ہم نے دیکھا جو بہت شریف سا ہے، کیکن اجانک یولیس آئی،اس کی پٹائی کی اور اس کو پکڑ کرلے گئے۔ہم اس آدمی کے حالات سے واقف ہیں کہ بڑاشریف ہے، اور مجھی کوئی جرم اس نے نہیں کیا، مجھی کسی کے ساتھ کوئی زیادتی نہیں کی،اس لیے یہ معاملہ ہماری سمجھ میں نہیں آرہاہے،ہمارادل اس کو قبول ہی نہیں کر تا۔اور قدرت کی طرف سے اس کے ساتھ یہ معاملہ کیوں کروایا جارہا ہے، اس کاراز ہم نہیں سمجھ سکتے۔ہمارے علم میں ہی نہیں آسکتا،یہ کائنات کے رازوں میں سے ایک چیزہے جس کواللہ تعالیٰ ہی جانتے ہیں۔لیکن مان لو کہ اگر اللہ تعالیٰ کی طرف سے کسی ذریعہ سے ہم کوبتادیاجائے کہ اس کے ساتھ یہ معاملہ اس لیے ہواہے۔توجب نہیں جانتے تھے تو کیا نقصان ہوا؟اور اب جان لیا توہارا دنیایا آخرت کا کیافائدہ ہوا؟ ظاہر ہے کہ کوئی فائدہ نہیں ہے۔ یہ توکائنات کا ایک نظام ہے جو چل رہا ہے۔اگراس نظام کے اندرونی بھیدوں سے ہمیں واقفیت نہیں ہے توہمارا کوئی نقصان نہیں ہے۔اورا گرواقف ہوجائیں گے تو ہمارا

دنیااور آخرت کا کوئی فائدہ نہیں ہوگا۔ہماراجو کچھ بھی فائدہ اور نقصان ہے اس کا تعلق توشریعت کے احکام سے ہے۔شریعت کے احکام کوجانیں اوراس پر عمل کریں توفائدہ ہے۔اگر نہیں جانیں گے اور چپوڑ دیں گے تواس میں نقصان ہے۔

کہنے کاحاصل ہے ہے کہ حضرت موسیٰ (ایا) کوشریعت کا علم دیا گیاتھاجس پر انسانوں کی کامیابی اورناکامی کامدار تھا۔اور حضرت خضر ایا کوکائنات کے اسرار کاعلم دیا گیاتھاجس پر کسی کامیابی اورناکامی کی بنیاد نہیں تھی۔ہاں!اگرجان لیس تو بعض چیزوں میں ہمیں جو اشکال رہتا ہے،وہ دور ہوجائے۔جیسے اسی واقعہ میں آرہاہے۔

#### آپ سے ضبط نہ ہوسکے گا

تو حضرت خضرالی نے حضرت موسیٰ (ایسی کہا' وَانِیْ عَلیٰ عِلْمِ مِنِی الله وا الله تعالیٰ نے آپ کوایک علم دیاجو آپ بورا نہیں جانتا۔ اور الله تعالیٰ نے مجھے ایک علم دیاجو آپ بورا نہیں جانتا۔ ور الله تعالیٰ نے مجھے ایک علم دیاجو آپ بورا نہیں جانتے۔ حضراتِ انبیاء کو بھی کائنات کے رازوں سے واقف کیاجا تاہے لیکن اتنی تفصیل سے نہیں جیسا کہ اسی حدیث سے معلوم ہوتا ہے۔ تو حضرت خضر (ایسیا) نے کہا: ﴿انّگ لَنْ تَسْتَطِیْحَ مَمِی صَبْرِ مَا ہُم مِی صَبْرِ وَ مَمَل نہیں کر سکو گے۔ اس لیے کہ جو چیز پیش آر ہی ہے اس کے اندر کے بھید سے تم واقف نہیں ہوگے، تو آپ سے ضبط نہیں ہو سکے گا۔ اس کاظاہری کا ایسا ہوگا جس سے آپ بے چین ہوجائیں گے، اور آپ غیر اختیاری طور پر اعتراض کر عالمات معاملات معاملات کے۔ اب حضرت موسیٰ (ایسیا) کو بیہ خیال تو تھاہی نہیں کہ آگے کیسے خطر ناک معاملات

پیش آنے والے ہیں،اس لیے انہوں نے کہہ دیا ﴿سَتَجِدُنِیْ اِنْ شَاءَاالله وُصَابِراً وَّلااَّعْصِیْ لَكَ أَمُراً ﴾ آپ مجھے صابر پائیں گے اور کسی بات میں آپ کے حکم کی خلاف ورزی نہیں کروں گا۔ حضرت موسیٰ (علیہ) نے یہ وعدہ کرلیا۔

#### سفر شروع ہوا

اب ان تینوں کا قافلہ دریا کے کنارے کنارے آگے چلاءاتنے میں دیکھاکہ ایک کشی ہے توان حضرات نے ان کشی والوں سے گفتگو کی کہ ہمیں سوار کرلو۔ بخاری شریف میں ہے کہ کشی والوں نے حضرت خضر کو پہچان لیا کہ یہ اللہ کے نیک بندے ہیں اس لیے انہوں نے ان سب کومفت میں سوار کرلیا۔ یہاں پر میں مولویوں سے کہا کرتا ہوں کہ مفت کی سواری تو ہمارے لیے پرانے زمانہ سے چلی آرہی ہے۔ خیر! انہوں نے کہا کہ آپ سے کرایہ نہیں لیں گا دور مفت سوار کرالیا۔

کشتی میں سوار ہونے کے بعد دیکھاکہ ایک چڑیاکشتی کے کنارے بیٹھی ہے اوراس نے اپنی چونچ ڈبوئی، توحضرت خضر (ایس) نے حضرت موسی (ایس) سے کہاکہ اس چڑیانے اپنی چونچ ڈبوکر دریامیں سے جتناپانی لیاہے،اس کی جو حیثیت پورے دریاکے مقابلہ میں ہے،اتنی حیثیت بھی میرے تمہارے اور سارے عالم کے تمام انسانوں کے علم کی اللہ تعالیٰ کے علم کے مقابلہ میں نہیں ہے۔لیکن حقیقت توبہ ہے کہ اس کی چونچ میں جوپانی آیاہے وہ بھی محدود اور دریا کا پانی بھی محدود ہے،اوراللہ تعالیٰ کاعلم غیر محدود ہے۔

#### تخته توژديا

اس کے بعد تھوڑا آگے چلے تھے کہ اچانک حضرت خضر الله این کشتی کا ایک تختہ توڑدیا۔ حضرت موسیٰ (الله ) نے دیکھاکہ تختہ توڑدیاتوان کواپناوہ وعدہ، شرط اور جو ایگر یمنٹ (Agreement) ہواتھاوہ یاد نہیں رہا۔ داخلہ کی جوشرط ہوئی تھی؛ یاد نہیں رہی۔

یہاں میں ہارے طلبہ سے کہاکر تاہوں کہ مدرسہ میں داخلہ کی جو شرطیں لگائی جاتی ہیں کہ یوں کرنا پڑے گااور تول کرناپڑے گا،یہ قرآن سے ثابت ہے۔حضرت موسی (مالیاً) علم حاصل کرنے ہی تو گئے تھے اور حضرت خضر (ملیاً)نے حضرت موسیٰ (ملیاً) کوساتھ رکھنے کی جو منظوری دی تھی اس میں یہ شرط لگائی تھی کہ اس طرح رہنا پڑے گاکہ کوئی اعتراض نہ ہو۔ خیر!ان کووہ شرط یادہی نہیں رہی اورایک دم بے خیالی میں بول پڑے کہ یہ کیا کیا؟ یہ توآپ سب لوگوں کوڈبادینے کاکام کررہے ہیں۔اور پھر یہ کہ ان لوگوں نے ہمیں مفت سوار كركے ہمارے ساتھ احسان كيا،اس كابدلہ دينے كے بجائے آپ تواُلٹی بات كررہے ہيں۔ حضرت خضراطی نے کہاکہ میں نے نہیں کہاتھاکہ آپ میرے ساتھ صبر و تحل نہیں کر سکیں كَ ؟ حضرت موسى ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال بِمَانَسِيْتُ وَلا تُرْهِقِنِيْ مِنْ أَمْرِيْ عُسْراً ﴾ ميس مجول كياتها (اورواقعتا حضرت موسىٰ (عليها) مجبول هي كئے تھے کہ یہ شرط ہوئی ہے اور غیر اختیاری طور پریہ چیز زبان سے نکلی تھی)اس پرمیری پکڑمت کرو، پہلی بھول پر کوئی بھی پکڑ نہیں کر تااور میرے معاملہ میں تنگی نہ ڈالو۔ یعنی اگر آپ میری اس بھول کی وجہ سے اپنی صحبت سے الگ کردیں گے تو یہ میرے لیے شکی والی بات ہوجائے گی۔خیر! حضرت خضرطیا )نے کہا کہ ٹھیک ہے۔

#### به کیاکیا؟

آگے بڑھے اور کشتی سے اترے۔ایک بستی کی طرف جارہے تھے، بستی کے باہر کچھ بچھ کھیل رہے تھے۔ حضرت خضر الیہ نے ان میں سے ایک حسین اور خوبصورت چھوٹے بچہ کو (جود کیھنے میں بھی بڑا ذہین معلوم ہو تاتھا) پکڑ کر اس کی گردن کاٹ کرمارڈالا۔ حضرت موسیٰ (ایہ نے بید دیکھاتوبول بڑے ﴿لَقَالَ جِئْتَ شَیْئًا نُکُرا ﴾ یہ کیا کیا؟ یہ تو بہت خطرناک کام کیا۔ حضرت خضر الیہ نے پھروہی بات کہی کہ میں نے تو پہلے ہی کہاتھا کہ آپ میرے ساتھ صبر نہیں کر سکیں گے۔اس پر حضرت موسیٰ (ایہ نے کہا اون سَأَلَتُك عَن شَیْءً بِعُلَا قَصَا جِبُنِی اگر اس کے بعد کوئی سوال کروں تو آپ مجھے اپنے ساتھ نہ رکھنا۔

دیکھو!اس وقت حضرت موسیٰ (ایس) نے یہ نہیں کہا کہ میں بھول گیا،اس لیے کہ دوسری مرتبہ جواعتراض کیا تھااس وقت حضرت موسیٰ (ایس) کواپناوعدہ یاد تھالیکن یہ کام ہی ان کی نگاہوں میں ایسا خطرناک تھا کہ وعدہ یادہوتے ہوئے بھی حضرت موسیٰ (ایس) جیسی شخصیت خاموشی اختیارنہ کرسکی۔فوراًبول پڑے۔اوراسی لیے معذرت کرتے ہوئے یہ نہیں کہا کہ میں بھول گیا،بلکہ مزید ایک مہلت مانگی کہ اگراب سوال کروں تو مجھے الگ کردینا۔

### جدائی کاونت آگیا

خیر!آگے بڑھے،اورایک بستی میں پہنچ۔بستی والوں سے کہاکہ ہم مسافرہیں اور بھوکے بھی ہیں، ہماری میز بانی کرو۔ان لو گول نے کوئی توجہ نہیں کی۔اسی بستی میں سے گذررہے تھے کہ ایک بڑی کمبی چوڑی دیوار کودیکھاجو جھی ہوئی تھی اور گرنے کے قریب تھی، کوئی بھی آدمی اس کے پاس سے گذر تاتوڈرکے مارے دوردورسے گذر تاتھا کہ کہیں گرنہ جائے۔ حضرت خضرنے چن کراس کوسیدھاکر دیا۔حضرت موسیٰ ﴿اللَّهِ ) نے کہاکہ اس بستی والوں نے تو ہماری میزبانی بھی نہیں کی،ان کی ذمہ داری تھی کہ ہماری میزبانی کرتے کہ ہم بھوکے اور مسافر تھے، لیکن انہوں نے وہ تو کیا نہیں ،اور آپ نے ان کے ساتھ احسان کیا؟اگر آپ چاہتے تو ان سے اجرت کامطالبہ کرتے، اور جو اجرت ملتی اس سے ہماراکام بھی بن جاتا کہ کھانے کو مل جاتا، یا کم سے کم اجرت میں کھاناہی لے لیتے؟ تو حضرت خضر نے کہا ﴿هَذَافِرَاقُ بَيْ أَنِيْ وَبَيْ إِنْكَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ العَرَّاضُ كَيا، اب جارى اور تمهارى جدائى كاوقت ہے۔ اور اب ميں آپ کو بتلادیتا ہوں کہ ان تین باتوں کی وجہ کیاہے؟حضوراکرم (علیم) نے اس واقعہ کوبیان کرتے ہوئے فرمایا کہ کاش!حضرت موسیٰ اور تھوڑاصبر کرتے توہمیں کائنات کے اورزیادہ راز معلوم ہوتے۔

#### عين احسان شناسي

خیر! پہلی بات کے متعلق بتلایا کہ دیکھو!وہ کشتی غریب بھائیوں کی تھی۔ روایتوں میں آتاہے کہ وہ کل دس بھائیوں کی تھی جن میں سے یانچ ایا بیج تھے، کمانے اور چلنے پھرنے کے قابل نہیں تھے،اوردوسرے یا پنج بھائی اس کشتی میں کام کرتے تھے، مسافروں کو إد هر سے اُد هر لے جاتے تھے اور سامان ڈھوتے تھے، اور جو کچھ کماتے تھے اسی میں سے ان کا گذران حیاتا تھا۔ حضرت خضر نے کہایہ ان بے جاروں کی کشتی تھی اور اس کے علاوہ ان کے یاس اور کوئی ذریعہ معاش نہیں تھا۔اورآگے جہاں ہے جارہے تھے اس علاقہ کا حاکم بڑاظالم تھا،جو کشتی بھی ا چھی حالت میں ہوتی اس کووہ چھین لیا کر تاتھا، اوران غریبوں کی کشتی بھی بہت اچھی اور ٹوپ(۲۰۶) کنڈیشن میں تھی،اوراس کی عادت کے مطابق اگروہ اس کشتی کودیکھاتو ضرور چھین لیتار میں نے یہ تختہ اس لیے اُکھاڑ دیا تھاکہ وہ اگر دیکھے گاتو کیے گاکہ یہ کشتی اچھی نہیں ہے۔اس طرح ان کی کشتی نی جائے گی، اس طرح ان بے جاروں کاذریعہ معاش باقی رکھنے کی میں نے کوشش کی تھی دیکھنے میں توآپ کویہ معلوم ہواکہ ہم نے ان کے ساتھ احسان فراموشی کامعامله کیا، لیکن حقیقت میں یہ احسان شاسی والی بات تھی۔اندر کا بھید معلوم نہ ہونے کی وجہ سے آپ کواشکال ہوا۔ہم اورآپ بھی جب یہ حقیقت سنتے ہیں توہمارا بھی سارا اشکال دور ہوجاتا ہے۔

#### دوسر اراز

خیر! پھر دوسرے واقعہ کے متعلق کہا کہ اس بچہ کے والدین موسین میں سے صالح اوراللہ کے نیک بندے تھے، اوریہ بچہ آگے جاکران کی نافرمانی کرتا، کفراختیار کرتااوراپنے مال باپ کوتکلیف پہنچاتا۔ اور ہوسکتا تھا کہ اس بچہ کی محبت میں والدین بھی کفر کی طرف مائل ہوجاتے، تواللہ تعالی کویہی منظور ہوا کہ اس بچہ کے بدلہ ان کواور کوئی اولاددے، اس لیے وحی کے ذریعہ کے ذریعہ مجھے حکم دیا گیا کہ اس کوختم کردو۔ الہام کے ذریعہ نہیں بلکہ با قاعدہ وحی کے ذریعہ اس کوختم کردیا گیا روایتوں میں ہے کہ اس کے بعد اس کے بعد اس کے بعد اس کے نان کوایک صالح لڑکی دی اور اس کے بطن سے ایک نبی پیدا ہوئے۔

### نیکی کی بر کت، پشتہا پشت تک

اور تیسرے نمبرکے متعلق بتلایا کہ دیواردراصل دویتیم بچوں کی تھی،اوراس دیوارکے پنچے ان کاخزانہ دفن تھااوریہ دونوں ابھی چھوٹے تھے،اگریہ دیوار گرجاتی تو خزانہ کھل جاتا، اور لوگ اس کولوٹ لے جاتے۔اوریہ دونوں بچے ابھی اس قابل نہیں ہیں کہ اس خزانہ کو سنجال سکیں۔اوران کاباپ نیک آدمی تھا۔

اس جگہ پر مفسرین نے لکھاہے کہ ماں باپ کی نیکی اولاد توکیا، بلکہ اولاد کی اولاد اور اس اولاد کی اولاد اور اس اولاد کی اولاد، اس طرح پشتہا پشت تک کوکام آتی ہے۔ بلکہ اہلِ خاندان اور اہل محلہ اور اہلِ

قربیہ کوکام آتی ہے۔اللہ والول کی موت پرسب کوصدمہ کیوں ہوتا ہے؟لوگ یول سمجھتے ہیں کہ ان کے وجودسے ہمیں بھی فائدہ پہنچ رہاہے۔

حضرت شبلی (ریسی جوبڑے بزرگوں میں سے ہیں انہوں نے کہا کہ دیکھو!میرے مرنے کے بعد تم کومیری قدر ہوگی اور تہہیں پتہ چلے گا۔ کتابوں میں لکھاہے کہ بغداد میں رہتے تھے،جب انتقال ہوا،اس کے دوسرے ہی روزدشمن قبیلے والوں نے بغداد پر حملہ کرکے قبضہ کرلیا۔بغدادوالے کہتے تھے کہ ہم کو تودوہراغم ہوا،ایک شبلی کی وفات کا اوردوسرادشمن کے حملہ کا۔خلاصہ یہ ہے کہ آدمی کو نیکی اختیار کرنی چاہیے۔

### اولاد کے لیے کیافکر کریں؟

آج کل لوگ یہ سوچتے ہیں کہ میرے بعدمیری اولادکاکیاہوگا؟ اپنی اولاد کے مستقبل کے لیے بہت ساری تدبیریں سوچی جاتی ہیں کہ میں کس طرح مال جمع کروں اور کتنابینک بیلنس بڑھاؤں، کتنی جائیدادیں ان کے لیے مہیاکروں، مکانات تیار کروں، زمینیں خریدلوں اوران کے لیے دکان و فیکٹری بنالوں۔ یہ ساری چیزیں سوچی جاتی ہیں۔ حالانکہ پتہ ہی نہیں کہ یہ سب بنانے والے کی زندگی تک بھی باقی رہتی ہیں یا نہیں ۔ اور اگر باقی رہیں تو آئندہ اس سے ان کوفائدہ بھی پہنچتا ہے یا نہیں ۔ کسی کی بڑی سے بڑی فیکٹری ہو، لیکن کاروبار ہی نہ چلے، تو آپ سب بخوبی جانتے ہیں کہ فیکٹری ہونے سے بھی پچھ نہیں ہو تا۔ بلکہ وہی فیکٹری دردِ سربن جاتی سب بخوبی جانتے ہیں کہ فیکٹری ہونیادہ مصیبت بن جاتا ہے۔ تو آدمی یہ ساری چیزیں سوچتا ہے لیکن ہے۔ گویا ہاتھی پال رکھا ہے جوزیادہ مصیبت بن جاتا ہے۔ تو آدمی یہ ساری چیزیں سوچتا ہے لیکن

یہ نہیں سوچتا کہ میں اللہ تعالیٰ کی اطاعت و فرمانبر داری اور نیکی کی راہ اختیار کروں اوراللہ کے نیک بندوں میں شامل ہونے کی کوشش کروں۔ آدمی اگر نیک بندوں میں شامل ہونے کی کوشش کروں۔ آدمی اگر نیک بنے گاتواللہ تعالیٰ اس کے ساتھ اس کی اولاد اور اس کی پشتہا پشت کی حفاظت کرے گا۔

بعض لو گوں نے یہاں ایک ضعیف روایت بیان کی ہے ﴿وَکَانَ أَبُوهُمَا صَالِحَا﴾ ان کاباپ یعنی ان کی ساتویں پشت پرجو آتا تھاوہ نیک و صالح تھا، اس کی نیکی کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ان بچوں کے خزانے کی حفاظت فرمائی۔ (تنسیر ابن کشید، سورہ کہنے)

اسی لیے آدمی اللہ تعالیٰ کی اطاعت و فرمانبر داری اختیار کرے اور یقین رکھے کہ اللہ تعالیٰ انہیں ضائع نہیں کرے گا۔ نہ ان کوضائع کرے گااور نہ ان کے بسماندگان اور متعلقین کو ضائع کرے گا۔ بس میہ ہے کہ آپ اللہ تعالیٰ کے حکم کوضائع نہ سیجے۔

### یہ ہاراموضوع تہیں ہے

خلاصہ یہ ہے کہ حضرت خضرنے کہاکہ ان کے باپ کی نیکی کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کویہ منظور نہیں تھاکہ ان کاخزانہ ضائع ہوجائے،جب وہ بڑے ہوجائیں گے تو خوداس خزانے کو نکال لیں گے۔اس طرح حضرت خضرنے تینوںکام کی علتیں بتلادیں کہ یہ کائنات کے راز ہیں۔ تکوینیات کاحال یہی ہو تاہے کہ ایک چیز دیکھنے میں ہمیں بظاہر بہت اُلٹی معلوم ہوتی ہے اور ہمارے دل میں اعتراض ہوتاہے۔لیکن دیکھو!کوئی آدمی اگر ہمارے کسی معمولی سے فعل

پرذراسااعتراض کردے توہمارادماغ خراب ہوجاتاہے، مزاج بگڑ جاتا ہے؛ توپھر اللہ تعالیٰ کی طرف سے جو کچھ بھی دنیامیں وجود میں آرہاہے اس پر آدمی کو بھی دھیان دیناہی نہیں چاہیے۔ یہ ہماراکام ہے ہی نہیں ۔ ہمیں تو صرف یہی کہنا چاہیے کہ کائنات میں جو پچھ ہورہا ہے، وہ اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتاہے، وہ علیم و قدیرہے اور حکیم و خبیر ہے، سب پچھ اس کی حکمت کے مطابق ہی ہورہاہے۔ اس لیے آدمی کو بھی اس طرف دھیان دیناہی نہیں چاہیے۔ ورنہ یہ معاملہ بھی آدمی کے ایمان کے ختم ہونے کاذریعہ بن جاتاہے۔

#### ایک خان صاحب کا واقعہ

حضرت شیخ مولانا محمد زکریاصاحب (نوراللہ برقدہ) نے آپ بیتی میں ایک قصہ لکھاہے کہ ایک خان صاحب اپنے وطن سے بھاگ کرچلے آئے اوررا چپوتانہ کے علاقہ میں کسی زمین دارک یہاں ملازم ہوگئے۔وہ خانصاحب سے،ان کی وجہ سے زمین دار کو بھی اچھی خاصی مدد ہوگئی،وہی اس کی ساری جائیداد کی حفاظت کرتے سے۔اتفاق کی بات کہ اس علاقہ میں قتل کاایک واقعہ پیش آیااور خانصاحب کے سرالزام آیا تو ان کو گرفار کرلیا گیا۔ کیس چلا اور خانصاحب کو پھانی کی سزاہوئی۔یہ انگریز کے زمانہ کا قصہ ہے۔اس زمانہ میں لندن میں پرائیویٹ کو نسل ہوتی تھی،وہاں تک کیس لڑا جاتا تھا۔جب ان کو پھانی کی سزاہوئی توان کے پرائیویٹ کو نسل ہوتی تھی،وہاں تک کیس لڑا جاتا تھا۔جب ان کو پھانی کی سزاہوئی توان کے ہالک اورآ قانے کہا کہ حضور!آپ کا حسان ہے لیکن میری درخواست ہے کہ آپ کو کیس لڑنے کی ضرورت

نہیں ہے۔ آقا نے کہا کہ تم بے قصور ہواور تہہیں سزاہوئی ہے۔ تو انہوں نے کہا کہ آپ کی بات بالکل صحیح ہے، اس میں کوئی شبہ نہیں کہ اس قتل کے معاملہ میں مجھے جو گر فقار کیا گیا ہے، وہ میں نے نہیں کیا ہے۔ لیکن میں اپنے علاقہ میں ایک بے قصور کو قتل کرکے وہاں سے بھاگ کر یہاں آیا ہوں۔ اللہ تعالیٰ کی طرف سے اسی کی سزاکایہ انتظام کیا گیا ہے۔ مجھے اسی دنیا میں اس کی سزابھگت لینے دو، تاکہ آخرت کے وبال سے نی جاؤں۔ اس لیے میری آپ سے درخواست یہی ہے کہ میراکیس آگے لڑنے کی ضرورت نہیں ہے۔

#### تبحرے نہ کریں

کہنے کا حاصل ہے ہے کہ کائنات میں بے شارواقعات ایسے پیش آتے ہیں۔ بہت سے لوگوں کی عادت ہوتی ہے کہ اپنے حالات تودیکھتے نہیں ،اپنے اعمال کی در سکی کا اہتمام نہیں کرتے، اور قدرت کے جو واقعات پیش آتے ہیں اس پر تبصرے کرتے رہتے ہیں، اوران تبصر وں میں نعوذ باللہ کبھی ایسے جملے زبان سے نکال دیتے ہیں کہ اس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کی ذات پراعتراض لازم آتا ہے۔ اس لیے ایسی چیزوں سے بہت زیادہ بچنے کی ضرورت ہے۔

### وہ مالک ہے جوچاہے کرے

سبق دینا چاہتے ہیں کہ دیکھو!کائنات میں جو واقعات پیش آتے ہیں کہ ان کی ظاہری شکل و صورت مجھی ایس ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ایک جلیل القدر پیغیبر کوجب اندر کا حال معلوم نہیں تھاتو اعتراض پیداہوا۔ لیکن انہوں نے اعتراض الله تعالی پر نہیں کیا تھا، بلکہ حضرت خضر پر کیاتھاکہ آپ نے ایساکیوں کیا۔اگرچہ حضرت خضر (ایساً) نے جو کچھ کیا تھاوہ اللہ تعالیٰ کے حکم ہی سے کیاتھا۔ایسے واقعات پیش آتے ہیں جن میں بظاہر اعتراض کی چیز نظر آتی ہے،لیکن جب اس کی حقیقت معلوم ہوجاتی ہے، جیسے آج جب ہم نے بھی سنااوراندر کاحال معلوم ہوا توسارامعامله برابرمعلوم ہوا۔اسی لیے دنیامیں جب بھی کوئی چھوٹایابڑامعاملہ پیش آوے اوراس میں ظاہری اعتبارسے چاہے کیساہی معلوم ہو تا ہو، کیکن ایک موسمن کی ایمانی شان کا تقاضہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات کی طرف مجھی کوئی اعتراض کاتصور بھی نہیں ہونا چاہیے۔ ورنہ یہ چیز آدمی کے لیے بڑی خطرناک ہوجاتی ہے۔ الله تعالیٰ کی شان توبہ ہے ﴿لاَيَسْئَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْئَلُونَ ﴾ وه جو پچھ كرتا ہے اس كے متعلق اس سے يو چھانہيں جائے گا۔ ہاں! لوگوں سے پوچھاجائے گا۔اور وہ تو مالک ہے جوچاہے کرے۔

بلکہ علماء نے تو یہاں تک لکھاہے کہ چلو مان لو کہ کوئی قصور نہیں ہے اوراس کو اللہ تعالیٰ نے پٹوادیاتو آخر اللہ تعالیٰ تواس کے خالق اور مالک ہیں ،اس کے ساتھ جو چاہیں معاملہ کریں۔ جیسے ہماری ایک گھڑی ہے جس کوہم نے چینک دی،اب کوئی آکر ہم سے پوچھے کہ اتنی قیمتی گھڑی تھی،اس کو آپ نے چینک دی، آپ نے ایسا کیوں کیا؟ تو ہمارااور آپ کا ایک ہی جواب ہوتا ہے کہ میں اس کامالک ہوں، تجھے کہنے کا کیا حق ہے؟ حالانکہ ہماری ما کلی کی کیا جواب ہوتا ہے کہ میں اس کامالک ہوں، تجھے کہنے کا کیا حق ہے؟ حالانکہ ہماری ما کلی کی کیا

حدیث کے اصلاحی مضامین جلد ۲

حیثیت ہے، حقیقی مالک تواللہ تعالیٰ ہی ہے، اور اس کے خالق توہم ہیں ہی نہیں ۔علامہ نووی (ﷺ) یہ واقعہ کو اسی مناسبت سے لائے ہیں۔ آج وقت بھی بہت ہوچکاہے، یہیں بات کو ختم کرتے ہیں۔

# زِيَارَةُ أَهُلِ الْخَيْرِ وَهُجَالَسَّهُمُ وَصُحْبَتُهُمْ وَهُحَبَّتُهُمْ ﴿ هِجلس ٢ ﴾

نیک لو گوں کی زیارت اور صحبت میں جانا اوران سے محبت ر کھنا



#### جِينَا إِلَيْ الْجِينِ الْجَاتِينِ الْجَاتِينِ الْجَاتِينِ الْجَاتِينِ الْجَاتِينِ الْجَاتِينِ الْجَاتِينِ الْجَاتِينِ

٢٧رجون وووايء

اارربيع الاول معماييه

گذشتہ مجلس میں ایک عنوان قائم کیاتھاجس میں علامہ نووی (رکھنٹ نے فرمایاتھا کہ جونیک لوگ ہیں ان کی ملاقات،ان کی ہم نشینی،ان کے پاس بیٹھنا،ان کی صحبت اختیار کرنااوران سے محبت کا تعلق رکھنا،اوران سے درخواست کرنا کہ وہ آپ کے یہاں آئیں یاان سے دعا کی درخواست کرنا کہ وہ آپ کے یہاں آئیں یاان سے دعا کی درخواست کرنا۔اس سلسلہ میں سورہ کہف کی ایک آیت ذکر کی تھی اس کابیان گذشتہ مجلس میں تفصیل سے ہوچکاہے۔آج یہاں سورہ کہف ہی کی ایک دوسری آیت کوعنوان کی مناسبت میں تفصیل سے ہوچکاہے۔آج یہاں سورہ کہف ہی کی ایک دوسری آیت کوعنوان کی مناسبت سے پیش کررہے ہیں۔

#### تب سوچیں گے

﴿ وَاصْدِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِيْنَ يَلْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاقِ وَالْعَشِيِّ يُرِيْدُونَ وَجْهَهُ ﴾ مكم مرمه كے رئيس اور سر دار قسم كے لوگوں نے نبی كريم ( عَلَيْمُ ) سے كہاكہ ہم آپ كی باتيں سننے كے ليے آپ كی مجلس میں آناتوچاہتے ہیں،لیکن كیسے آویں كہ آپ كی مجلس میں معمولی قسم كے لوگ جن كو ہمارے معاشرہ اور ساج میں كوئی مقام حاصل نہیں وہ آكر بیٹھتے ہیں،ایسے لوگوں كی موجودگی میں آپ كے پاس آكر بیٹھنا ہمیں اپنے مقام سے كم تر معلوم ہوتا ہے،اس میں ہم اپنی توہین محسوس كرتے ہیں۔اس ليے اگر آپ چاہتے ہیں كہ ہم آپ كی باتوں كوسنیں اورآپ جس محسوس كرتے ہیں۔اس ليے اگر آپ چاہتے ہیں كہ ہم آپ كی باتوں كوسنیں اورآپ جس

دعوت کو پیش کررہے ہیں اس کی طرف توجہ کریں تواس کی شکل ہے ہوسکتی ہے کہ ہے لوگ جو آپ کی مجلس میں بیٹھنے کی اجازت نہ دیں۔یا پھر آپ ہمارے لیے الگ مجلس قائم کریں کہ اس مجلس میں ہم ہی ہم ہوں،یہ معمولی قشم کے لوگ اس میں نہ ہوں،یہ معمولی قشم کے لوگ اس میں نہ ہوں،تواس صورت میں ہم آپ کی باتیں سنیں گے اورآپ کی دعوت کی طرف توجہ کریں گے،اور اس کو قبول کرنے کے معاملہ میں غور کریں گے اور سوچیں گے۔

#### اييا نہيں ہو گا

نبی کریم (ﷺ) کواس بات کاخیال رہتاتھاکہ میں اپنی دعوت زیادہ سے زیادہ لوگوں تک پہنچاؤں ۔اورالیے بڑے لوگ جن کے متعلق یہ توقع اورامیدہوکہ اگروہ ایمان لے آئیں،اورہاری دعوت پرلبیک کہیں توان کی وجہ سے ہاری دعوت کو زیادہ فروغ ہوگا اوردوسرے لوگ بھی ان کے مقام ومرتبہ کودیکھتے ہوئے ہاری دعوت کی طرف مائل ہوں گے۔ نبی کریم (ﷺ) کولگن تھی کہ میری بات تمام لوگوں تک پہنچ جائے اور لوگ اس کی طرف توجہ کریں۔خودباری تعالی نے نبی کریم (ﷺ) کی یہ شان بیان فرمائی ہے ﴿لَعَلَّكَ بَاخِعُ لَمُ اللّٰ ہُوں اللّٰہ علی آفارِهِمْ اِن لَمْ یُؤُومُو اِبِهَا الْحَدِیْثِ اَسْفا اللّٰ شاید آپ اپنے آپ کوہلاک کردیں اس بات پرائیان نہیں لارہے ہیں۔تواس کی وجہ سے ہوسکتا تھا کہ نبی کریم (ﷺ) ان کی اس بات کی طرف مائل ہوجاتے، تو اللّٰہ تبارک وتعالی نے اس موقع پر بیہ کریم (ﷺ) ان کی اس بات کی طرف مائل ہوجاتے، تو اللّٰہ تبارک وتعالی نے اس موقع پر بیہ آیت نازل فرمائی کہ اے نبی! آپ اپنے آپ کو روکے رکھے،اپنے آپ کومقید کر لیجئے ان

لوگوں کے ساتھ جو صبح اور شام اللہ تعالیٰ کو پکارتے رہتے ہیں،اس کویاد کرتے رہتے ہیں اوراس کی عبادت میں مشغول رہتے ہیں۔ اوروہ لوگ جو پچھ کرتے ہیں وہ خالص اللہ تعالیٰ کی رضامندی اور خوشنودی حاصل کرنے کے لیے کرتے ہیں۔ آپ ایسے لوگوں کے ساتھ اپنے آپ کو لگائے رکھیے۔ گویااللہ تعالیٰ نے اس آیت کونازل فرماکر ان لوگوں کی طرف سے جو فرماکش کی گئی تھی اس کاجواب دے دیا کہ تم لوگ نبی کریم (جھے) کی باتیں سناچاہتے ہوتو تم جس طرح چاہتے ہواس طرح نہیں ،بلکہ مجلس میں جولوگ آتے ہیں، جن کامقصود اللہ تعالیٰ کی خوشنودی اور رضاجوئی ہواکر تاہے،ایسے لوگوں کواس مجلس سے نکالا اور ہٹایا نہیں جائے گا، ان کی موجودگی میں انہیں کے دوش بدوش بیٹے کر حضور (بھی) کی باتیں سننا منظور ہے تب تو ٹھیک ان کی موجودگی میں انہیں کے دوش بدوش بیٹے کر حضور (بھی) کی باتیں سننا منظور ہے تب تو ٹھیک ہو باقی تم لوگ جو یہ چاہتے ہو کہ تمہارے لیے الگ مجلس قائم کی جائے؛ توابیا نہیں ہوگا۔

### حضور ر کھی کو صحبت صالحین کا حکم

خیر!یہ تواس آیت کاشان نزول ہوا۔یہاں علامہ نووی (ﷺ)نے باب کاجوعنوان قائم کیا ہے اس میں ایک خاص بات بیان کی تھی کہ جولوگ نیک اورصالح ہوں ان کی ملاقات کے لیے جانا،ان کے پاس بیٹھنا،ان کی صحبت اختیار کرنا،ان کے ساتھ محبت کا تعلق رکھنا۔تواس آیت کے ذریعہ یہ ثابت کرناچاہتے ہیں کہ دیکھئے!نبی کریم (ﷺ) کی ذاتِ بابرکات توکسی کی صحبت کی محتاج نہیں تھی،لیکن اس کے باوجو داللہ تعالی نے حضورِ اکرم (ﷺ) کوخاص طور پر

تا کید فرمائی کہ اے نی! آپ اپنے آپ کو مقید کردیجئے، پابند بنایئے اوراپنے آپ کو بٹھایئے ان لوگوں کے پاس جواللہ تعالیٰ کو صبح وشام خالص اسی کوراضی کرنے کے لیے پکارتے ہیں۔

گویاعلامہ نووی (ﷺ) اس آیت سے یہی ثابت کرناچاہتے ہیں کہ جب حضورِ اکرم (ﷺ) کو تاکید کی گئی کہ آپ کو بھی اس بات کا اہتمام ہوناچاہیے، تواس سے اس بات کی اہمیت معلوم ہوتی ہے کہ جو صلحاء اور نیک لوگ ہیں ان کی ملاقات اوران کی ہم نشینی، ان کے پاس بیٹھنا، ان کی صحبت اختیار کرنا، ان کے ساتھ محبت کا تعلق رکھنا؛ یہ کتنا ضروری اور اہم ہے۔

آگے علامہ نووی حمۃ اللہ علیہ اس سلسلہ میں احادیث پیش کرتے ہیں:-

# أم أيمن نے شيخين كورُلاديا

#### حديث ۲۲۰

وَعَنُ أَنَسٍ ( ﴿ عَلَيْ اللهِ عَنَهَ اللهِ اللهِ عَنَهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَنَهَا اللهُ عَنَهَا اللهُ عَنَهَا لَكُورُهَا الله عَنَهَا لَوَهُمَا لَكُورُهَا الله عَنَهَا لَوَهُمَا لَكُورُهَا اللهِ عَنَهَا اللهُ عَنَهَا لَكُورُهَا اللهُ عَنَهَا اللهُ عَنَهُ لَكُ اللهِ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ

ترجمہ: حضرت انس (ﷺ) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (ﷺ) کی وفات کے بعد ایک دن حضرت ابو بکر صدیق (ﷺ) نے حضرت عمر فاروق (ﷺ) سے کہا کہ چلے! ہم لوگ حضرت ام ایمن گی زیارت کے لیے جائیں جیسے نی کریم (سالیم) ان کی زیارت کے لیے تشریف لے جایا کرتے تھے۔ جب یہ دونوں ان کے پاس پہنچ تو وہ رونے لگیں۔انہوں نے کہا: کیوں روتی ہو؟ کیا آپ کو نہیں معلوم کہ آپ (سالیم) کو اللہ تعالی کے پاس جو ملا ہے وہ یہاں سے بہترہے ؟انہوں نے کہا: میں اس لیے نہیں روتی۔ مجھے یہ بات معلوم ہے۔لیکن میں اس لیے نہیں روتی۔ مجھے یہ بات معلوم ہے۔لیکن میں اس لیے روتی ہوں کہ آسمان سے وحی اترنے کا سلسلہ بند ہو گیا۔سو ان کو بھی رونے پر ابھارا اور وہ دونوں بھی ان کے ساتھ رونے گا۔

افاوات: حضرت ام ایمن (ﷺ) کے لیے میراث میں جو چیزیں چھوڑی تھیں ان میں سے یہ تھیں، اورانہوں نے نبی کریم (ﷺ) کے لیے میراث میں جو چیزیں چھوڑی تھیں ان میں سے یہ بھی تھیں ۔ گویایہ اس طرح آپ کی ملک میں آئی تھیں پھر آپ(ﷺ) نے ان کو آزاد کیاتھا، نبی کریم (ﷺ) کو انہوں نے بچپن میں کھلایاتھا، آپ (ﷺ) کو دودھ تو حضرت علیمہ سعدیہ (ﷺ) کو کھلایاتھا۔ کھلائی ہوتی ہیں۔ یہ سعدیہ (ﷺ) کو کھلایاتھا۔ کھلائی ہوتی ہیں۔ یہ بچپن میں نبی کریم (ﷺ) ان کابڑااحترام بجپن میں نبی کریم (ﷺ) ان کابڑااحترام کرتے تھے، اوران کے ساتھ وہی معاملہ کرتے تھے جوایک مال کے ساتھ کیاجا تاہے۔

#### حضرت أم أيمن كاناز

چنانچہ روایتوں میں آتاہے کہ یہ بھی کبھی نبی کریم (ﷺ) کے سامنے اسی طرح اڑ جاتی تھیں جیسے ایک مال اپنے بیٹے کے ساتھ کرتی ہے۔انصار کی عادت یہ تھی کہ جب نبی کریم (ﷺ) کے پاس خمس کامال زیادہ نہیں آتاتھااور فتوحات کی کثرت نہیں ہوئی تھی، اور

حضورا کرم (ایسی کی خدمت میں مہمانوں کی آمدور فت اور لوگوں کا آناجانار ہتا تھا، اور راہِ خدا میں خرج کرنے کے لیے مال کی ضرورت ہوتی تھی توجو حضرات انصار باغات والے تھے، وہ اپنے باغات میں سے پچھ درخت نبی کریم (ایسی کے لیے مخصوص کر دیا کرتے تھے، اور آکرع ض کر دیتے کہ یار سول اللہ! بیہ پانچ درخت آپ کے لیے ہیں یعنی اس میں جو مجوریں اتریں گی، وہ آپ اپنے استعال میں لائیں ۔ نبی کریم (ایسی) اس کو قبول فرما لیاکرتے تھے، لیکن غروه بونضیر اورغزوہ بنو قریظہ کے بعد ان کے جو باغات مالِ غنیمت کے طور پر ملے، ان میں سے نبی کریم (ایسی) کو بھی بہت پچھ ملا، تواس کے بعد حضور اکرم (ایسی) نے وہ درخت جو حضراتِ انصار کی طرف سے عاریة استعال کرنے کے لیے آپ کو دئے گئے تھے، وہ مہاجرین نے بھی کردئے۔ اسی طرح حضراتِ انصار مہاجرین کو بھی درخت دیا کرتے تھے، تومہاجرین نے بھی ان کوواپس کردئے۔ اسی طرح حضراتِ انصار مہاجرین کو بھی درخت دیا کرتے تھے، تومہاجرین نے بھی ان کوواپس کردئے۔

بنونضیر کاجومالِ غنیمت حاصل ہواتھااس میں اللہ تعالیٰ نے نبی کریم (اٹھ) کو خصوصی اختیارات دیئے تھے اورآپ (اٹھ) نے بنونضیر کی طرف سے ملنے والی جائیدادیں اور باغات زیادہ ترمہاجرین کے درمیان تقسیم کردیئے تھے،انصار میں سے دوچارجو زیادہ حاجت مند تھے ان کو بھی دیا گیاتھا،لیکن زیادہ تر مہاجرین کودیا گیاتھا۔اس موقع پر مہاجرین نے بھی-انصار کی طرف سے جو تعاون ہو تاتھا۔شکریہ کے ساتھ ان سے معذرت کردی کہ اب ہمیں ضرورت نہیں ہے۔اور نبی کریم (اٹھ) نے بھی اس وقت اعلان فرمایا تھاکہ جن کے جودرخت ہیں وہ آگر ہم سے واپس لے لیں۔حضرت انس (اٹھ) کے گھر والوں نے بھی کچھ درخت نبی کریم

( علیہ کے استعال کے لیے حضور کی خدمت میں عاریۃ پیش کئے تھے۔جب حضور کی طرف سے یہ اعلان ہوا تواس کی واپنی کے لیے گھر والوں نے حضرت انس ( وی کو بھیجا۔

بخاری شریف کی روایت ہے کہ حضرت انس (رای کے گھر والوں نے جو درخت نبی کریم (مُنْ اللَّهُ ) کواستعال کے لیے دیئے تھے، حضورنے وہ درخت حضرت ام ایمن (الله) کو استعال کے لیے عنایت فرمائے تھے۔حضرت انس (اللہ) فرماتے ہیں کہ جب میں پہنچا تو نبی کریم (اللہ اللہ) نے حضرت ام ایمن کوبلایا اور کہا کہ ان کے درخت واپس کردو۔انہوں نے کہا کہ میں واپس نہیں کرتی۔حضرت انس ﷺ فرماتے ہیں کہ حضرت ام ایمن میرے گلے میں کپڑاڈال کر تھینچنے لگیں اور فرمانے لگیں کہ میں نہیں دینے والی ہول،میں نہیں دینےوالی ہوں۔نبی کریم (علیہ) ان کو جواباً کہنے گئے کہ آپ دے دیجئے،ہم آپ کو اس کے بدلہ میں ڈبل دیں گے، تین گنادیں گے، چار گنادیں گے۔اس طرح حضور (علیہ) ان کوبہلا پھسلا کرراضی فرماتے رہے، یہاں تک کہ حضوراکرم (عَلَيْمًا) نے ان سے کہاکہ آپ کے پاس جودرخت ہیں اس سے دس گناہم آپ کودیں گے، لیکن میر آپ ان کوواپس کردیجئے۔جب نبی کریم (علیم) نے دس گنادینے کاوعدہ فرمایاتب انہوں نے وہ درخت واپس کئے۔ (بحناری شرین۔۱۲۰۰)

بہر حال! عرض کرنے کا مطلب یہ تھاکہ نبی کریم (ﷺ) کے ساتھ ان کا معاملہ ناز کا تھا جیسے ماں اپنے بیٹے کے ساتھ ایسے مواقع پر کیاکرتی ہے، اور حضوراکرم (ﷺ) ان کا بڑا احترام وادب فرمایاکرتے تھے، اور ان کابڑا خیال ولحاظ فرماتے تھے۔ بعد میں حضوراکرم (ﷺ)

نے حضرت ام ایمن کانکاح حضرت زیدبن حارثہ اسے کرادیاتھااورانہی سے حضرت اسامہ پیداہوئے تھے۔

### برون كامعمول ملحوظ رب

اورجیبا کہ اس روایت میں آیا کہ خودنی کریم (ﷺ) ان کی زیارت کے لیے تشریف لے جایا کرتے سے علامہ نووی (ﷺ) اس روایت سے یہی بات ثابت کرناچاہتے ہیں کہ حضوراکرم (ﷺ) اپنے اس مقام رفیع کے باوجود ان کے یہاں تشریف لے جارہے ہیں اور حضور (ﷺ) کی اتباع ہی میں آپ کی وفات کے بعد حضرات شیخین ان کے پاس جارہے ہیں۔ اور حضرت ابو بکر (ﷺ) کی اتباع ہی میں آپ کی وفات کے بعد حضرات شیخین ان کے پاس جائیں ہیں۔ اور حضرت ابو بکر (ﷺ) کی اتباع ہی میں آپ کی وفات کے بعد حضرات شیخین ان کے پاس جائیں ہیں۔ اور حضرت ابو بکر (ﷺ) ان کے یہاں تشریف لے جایا کرتے تھے، ہمیں بھی ان کی خدمت میں حاضری دینی چاہیے۔ اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ اپنے بڑوں کا معمول چھوٹوں کو بھی ملحوظ محاضری دینی چاہیے۔ اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ اپنے بڑوں کا معمول چھوٹوں کو بھی ملحوظ محاضری دیا کرتے تھے، کسی صاحب فضل و کمال کی وجہ سے حاضری دیا کرتے تھے، کسی صاحب فضل و کمال کے پاس ان کے فضل و کمال کی وجہ سے حاضری دیتے تھے تو چھوٹوں کو بھی اس کا اہتمام رہے۔ یہی اسلام کی تعلیم ہے۔

### یخ کی بات

خیر!جب بید دونوں حضرات ان کی خدمت میں پنچے توان کی آمدیر نبی کریم (علیم) کی یاد تازہ ہونالازمی تھی، تووہ رونے لگیں ،جب ان کوروتے دیکھاتوان حضرات نے تسلی کے طور پران سے کہا کہ کیوں روتی ہیں؟ تمہیں یہ معلوم نہیں کہ نبی کریم (مُنْ اللہ کو اللہ تعالیٰ کے يہاں جو کچھ ملاہے وہ دنياکے مقابلہ ميں بہت اچھاہے۔ يعنی دنياميں نبی كريم (عليم) جس حال میں تھے وہاں آپ کو یہاں سے زیادہ راحت ہے،اوراگر کسی کو اپنے محبوب کے متعلق سے معلوم ہوجائے کہ وہ یہاں کے مقابلہ میں وہاں زیادہ راحت میں ہے تووہ یہ معلوم کرکے خوش ہو تاہے کہ ہمیں توانہی کی راحت مطلو ب ہے، تو اب ہمیں وہاں کے حال کا تصور کرکے بجائے رونے کے خوش ہوناچاہیے۔ان حضرات نے تسلی کے طور پر یہ کہاکہ اب روتی کیوں ہو؟اس پر انہوں نے جواب میں فرمایا کہ میں اس لیے نہیں روتی کہ میں یہ بات نہیں جانتی کہ نبی کریم (علیہ) کواللہ تعالی کے یہاں اس دنیاکے مقابلہ میں بہت بڑھ کرملاہے، یہ بات تومیں بھی بخوبی جانتی ہوں۔ لیکن میں تواس لیے روتی ہوں کہ وحی کاسلسلہ جو نبی کریم (عظیہ) کے وجودِ مسعود کی وجہ سے دنیا میں تھا، آپ کے دنیا سے تشریف لے جانے کی وجہ سے منقطع ہو گیا۔جب تک نبی کریم (علیہ) دنیامیں تھے وہاں تک حضرت جبرئیل وحی لے کر آتے رہے،اوراللہ تعالیٰ کے یہاں سے وحی کا آنا اوراللہ کے کلام کااللہ کے نبی پرنازل ہونا؛د نیاوالوں کے لیے اور جس زمانہ میں بیہ وحی نازل ہورہی ہے خصوصاًاس زمانہ والوں کے لیے واقعتابرا

برکات و خیر ات کاذر بعہ اور سبب تھا۔ تو ظاہر ہے کہ جب نبی کریم (سالیہ) دنیاسے تشریف لے گئے، تواب وحی کاسلسلہ منقطع ہو گیا۔ اور وحی کی آمد کی وجہ سے جوبر کتیں اور رحمتیں دنیاوالوں پر نازل ہوتی تھیں؛ وہ نہیں رہیں۔ میں تواس بات پر رور ہی ہوں۔ جب انہوں نے یہ بات فرمائی تو اس بات کوس کر تو پھر ان حضرات کادل بھی بھر آیااوروہ بھی رونے لگے کہ ان کی بات تو پتے کی ہے۔ اور جوبات اُن کورُلار ہی تھی، اب تو یہ حضرات بھی اپنے آپ پر قابو نہیں رکھ سکے، اوروہ بھی بے اختیار ونے لگے۔

### الله کی نسبت پرملاقات کاانعام

#### حدیث ۳۲۱

وعن أبى هريرة (﴿ عَنِ النبى ا:أَنَّ رَجُلاً زَارَأَخَالَهُ فِى قَرْيَةٍ أُخُرى فَأَرْصَدَاالله تَعَالَىٰ عَلَى مَدُرَجَتِهِ مَلَا عَلَى مَدُرَجَتِهِ مَلَا الله عَلَيْهِ مِنْ يَعْمَةٍ تَرُجُهَا مَلَكًا فَلَا أَنْ عَلَيْهِ مِنْ يَعْمَةٍ تَرُجُهَا مَلَكًا فَلَا أَنْ عَلَيْهِ مِنْ يَعْمَةٍ تَرُجُهَا عَلَيْهِ مِنْ يَعْمَةٍ تَرُجُهَا عَلَيْهِ مِنْ يَعْمَةٍ تَرُجُهَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ يَعْمَةٍ تَرُجُها عَلَيْهِ مَنْ يَعْمَةٍ مَنْ يَعْمَةٍ مَنْ مَنْ مَا أَعْمَالُهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَىٰ الله عَلَيْهِ مِنْ يَعْمَةً عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَنْ يَعْمَةً مَنْ الله عَلَيْهِ عَلَيْ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ يَعْمَةً مَنْ الله عَلَيْهِ مَنْ يَعْمَةً مَنْ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ يَعْمَةً عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَىٰ مَا لَكُ عَلَيْهِ مِنْ يَعْمَةً عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ يَعْمَةً عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْهِ مِنْ يَعْمَةٍ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْهُ مِنْ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَى مَلْكِمِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَيْهِ عَلَى عَلَىٰ عَلَ

ترجمہ: حضرت ابوہریرہ (ریابی) بی کریم (سیابی) سے نقل فرماتے ہیں کہ ایک آدمی دوسرے گاؤں میں خالص اللہ کی نسبت پراپنے بھائی کی ملاقات کے لیے جانے لگا۔ جس راستہ سے وہ گذررہاتھااس راستہ پر اللہ تعالیٰ نے ایک فرشتہ بھجا۔ جب وہ وہاں پہنچاتو فرشتے نے اس سے سوال کیا: بھائی! کہاں کاارادہ ہے؟ اس نے کہا کہ اس بستی میں میراایک دینی بھائی ہے، میں اس کی ملاقات کے لیے جارہا ہوں۔ فرشتہ نے بوچھا کہ تہارااس کے ساتھ کوئی بھلائی کا معاملہ رہاہے کہ اس کے باقی رکھنے اوراس کوفروغ دینے کے بوچھا کہ تہہارااس کے ساتھ کوئی بھلائی کا معاملہ رہاہے کہ اس کے باقی رکھنے اوراس کوفروغ دینے کے

لیے تم جارہے ہو؟اس نے کہا: نہیں!بلکہ صرف اللہ کے واسطہ میں اس سے محبت رکھتاہوں۔ فرشتہ نے کہاکہ میں تیری طرف اللہ تعالیٰ کی طرف سے خاص یہ بشارت اور خوش خبری سنانے کے واسطے بھیجا گیاہوں کہ جس طرح تونے اللہ کی خاطر اس سے محبت کی،اللہ تعالیٰ بھی تجھ سے محبت رکھتاہے۔

افادات: (۱) اگرچہ اس فرشتہ کو بھی معلوم تھا، اس کیے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کو تو بتلا کر بھیجاتھا لیکن اللہ تعالیٰ نے اس فرشتہ کو جو بشارت سنانے کے واسطے بھیجاتھا اس بشارت کی بنیاد قائم کرنے کے لیے یہ سوال ضروری تھا۔

(۲) یہاں سوال کیاہے" آئی تُوِیْدُ؟"کہاں جارہے ہو؟ اوروہ جواب دے رہا ہے کہ کس لیے جارہاہوں۔ویسے اس فرشتہ کامقصد" آئی تُوِیْدُ؟"سے یہی تھاکہ اگر وہ یہ جواب دیتا کہ اس بستی میں جارہاہوں تووہ فرشتہ آگے یہی پوچھتا کہ اس بستی میں کیوں جارہا ہے۔اس لیے یہ بھی سوال کااصل مقصد سمجھ گیا،اوراس کے نتیجہ میں دوسرا جو سوال وجود میں آنے والاہے،اس کاجواب پہلے ہی دیدیا۔

(۳) ظاہرہے کہ جو صلحاء اور نیک لوگ ہوتے ہیں ان کے ساتھ کوئی موسمن جب بھی کوئی معاملہ کرتاہے،ان کی ملاقات کے لیے جائے گا،ان کی مجلس میں بیٹھنے کے لیے جائے گا،یاان کی صحبت کا تعلق رکھے گا،جوہمارے گا،یاان کی صحبت اختیار کرنے کے لیے جائے گا،یاان سے محبت کا تعلق رکھے گا،جوہمارے باب کاعنوان ہے؛ تووہ سب اللہ ہی کی نسبت پر ہوتاہے۔

اس لیے اس روایت کوعلامہ نووی(ﷺ)نے یہاں پرذکر کیاہے کہ دیکھو!الله تعالیٰ کی نسبت پرجب کوئی تعلق قائم کیاجاتاہے تو الله کے یہاں وہ کتنااونچادرجہ رکھتاہے۔

(م) فرشتہ نے کہاکہ میں تیری طرف اللہ تعالیٰ کی طرف سے خاص یہ بشارت سانے کے واسطے بھیجا گیاہوں کہ جس طرح تونے اللہ کی خاطر اس سے محبت کی اللہ تعالیٰ بھی تجھ سے محبت رکھتاہے۔

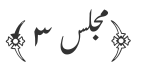
اسی لیے یہ بھی تعلیم ہے کہ اگر کوئی مسلمان بھائی ہم سے یوں کہے کہ میں تجھ سے اللہ کے واسطے محبت رکھتاہوں توہم جواب میں بطورِ دعا یہ کہیں کہ جس ذات کے لیے تومجھ سے محبت رکھتاہے، وہ ذات بھی تجھ سے محبت رکھے (مندامی، ۱۲۵۹۰) یہ آداب میں سے ہے۔

(۵) یہاں پر فرشتہ نے اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایلی بن کراس سے یہ کہا کہ جس اللہ کی خاطر تونے اس سے محبت کی ہے، اللہ تعالیٰ بھی تجھ سے محبت رکھتے ہیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ نیک لوگوں کے ساتھ کومعاملہ کیاجاتاہے،وہ محض اللہ کی محبت کی وجہ سے ہوا کہ نیک لوگوں کے ساتھ کومعاملہ کیاجاتاہے،وہ محض اللہ کی محبت کی وجہ سے ہوا کرتاہے، مثلاً ان کی زیارت کے لیے جانا،ان کی صحبت اختیار کرنا،ان کے پاس بیٹھنا،ان کے ساتھ محبت رکھنا؛ تواللہ تعالیٰ بھی اس کے بدلہ میں اپنی طرف سے یہ انعام عطا فرماتے ہیں کہ اس بندہ سے محبت کرتے ہیں۔اور ظاہر ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ کی محبت کسی کوحاصل ہوجائے تو پھراس کا بیڑا پار ہے۔

آج ہماری مجلس میں حضرت مولانااحمدلاٹ صاحب (دامت برکاتم) تشریف فرماہیں، میرا جی تو بہی چاہتا تھا کہ حضرت مولاناہی کچھ ارشاد فرمائیں، لیکن وہی بزرگوں والااصول حضرت نے یہاں بھی اپنایا کہ یہ تو آپ کا معمول ہے، اس لیے آپ کو تو یہ پوراکرناہی چاہیے۔اس لیے میری بات ابتداءً تو نہیں مانی، لیکن اب میں دوبارہ حضرت سے درخواست کرتا ہوں کہ دوچار باتیں ارشاد فرمادیں اور دعا بھی فرمادیں۔

# زِيَارَةُ أَهُلِ الْخَيْرِ وَهُجَالَسَّهُهُمْ وَصُحْبَتُهُمْ وَهُحَبَّتُهُمْ ﴿ هِجِلس ؟ ﴾

نیک لو گول کی زیارت اور صحبت میں جانا اوران سے محبت رکھنا



## جِلْلِيْلِ الْجِرِ الْجِيْلِيْلِ الْجِرِ الْجِيْلِيْلِيْلِ الْجِرِ الْجِيْلِيْلِيْلِ الْجِرِ الْجِيْلِيْلِيْلِ

سرجولائی وووانی

١٨رر ميح الأول و٢٠٠١ بـ ه

بیان چل رہاتھا کہ نیک لوگوں کی زیارت اوران کی ہم نشینی،اوران کی صحبت اختیار کرنااوران کے ساتھ محبت رکھنااوران سے اپنے یہاں آنے کی اوران سے دعاکی درخواست کرنا،اوربابر کت جگہوں کی زیارت کے لیے جانا۔اسی سلسلہ میں اور روایتیں پیش کرتے ہیں۔

## جنت میں مھانہ بنانے کا آسان نسخہ

#### حدیث ۳۲۲

وعنه قَالَ قَالَ رَسولُ اللهِ (عَلَيْظُ):مَنْ عَاكَمَرِيُضاً أَوْزَارَأُخاً لَهُ فِي اللهِ، نَادَاهُ مُنَادٍ:بِأَنْ طِبْتَ،وَطَابَ مَمْشَاكَ،وَتَبَوَّأْتَ مِنَ الْجَنَّةِ مَنْزِلاً.

ترجمہ: حضرت ابوہریرہ (ریس) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (میلیل) نے ارشاد فرمایا کہ کوئی آدمی کسی بیار کی عیادت اور خبر گیری کے لیے جاتا ہے، یااپنے اس بھائی کی ملاقات کے لیے جاتا ہے جس کے ساتھ بھائی چارگ کا تعلق اللہ کی نسبت پر قائم کیاہے، توایک پکارنے والا (فرشتہ) پکارتاہے کہ توبرا پاکیزہ اور عمدہ ہے، اور تیرایہ چلنا بھی بڑا اچھاہے، اور تونے جنت میں اپنا ٹھکانہ بنالیا۔

افادات:علامہ نووی (ﷺ) یہاں اس روایت کو اسی مناسبت سے لائے ہیں کہ جس کے ساتھ کسی نے اللہ کی نسبت پر اخوت اور بھائی چارگی کا تعلق قائم کیاہے، توجب وہ آدمی اس کی ملاقات کے لیے جاتاہے، تواس کی کتنی بڑی فضیلت ہے۔

جت میں اپناٹھکانہ بنالیناکتنا آسان ہے، کسی دینی بھائی یاجس سے اللہ کی نسبت سے محبت ہو،اس کی ملاقات کے لیے جانے میں کوئی زیادہ وقت خرچ نہیں ہوتا، پانچ دس منٹ میں بھی یہ کھی یہ کام نمٹ سکتاہے۔یاکسی بیار کی تیارداری کے لیے آدمی جاوے، توویسے بھی اس کے آداب میں سے یہ ہے کہ وہال زیادہ نہ رُکے،بلکہ کھڑے کھڑے اس کی خبر پوچھ کرواپس آجاوے۔تواس پراتنی بڑی فضیلت سنائی گئی کہ اس نے جنت میں اپنے لیے ٹھکانہ بنالیا۔

## ان اعمال كومعمولي مت سمجهو

ایسے چھوٹے چھوٹے اعمال ہیں جن میں ریاکا بھی کوئی شبہ نہیں ہے،بڑے اعمال میں تود کھلاوے کا بھی شبہ ہوسکتاہے، جیسے کوئی آدمی تبجد پڑھے، توہوسکتاہے کہ اس میں نفس کودخل ہو کہ لوگ مجھے دیکھیں اور میری تعریف کریں، لیکن کوئی آدمی کسی بیار کی خبر گیری کے لیے جب جاتاہے ہیا کسی نیک آدمی کی ملاقات کے لیے جاتاہے تو وہاں بھی دل میں یہ خیال نہیں آتا کہ میں کوئی بڑا عمل کررہاہوں، اور لوگ مجھے دیکھیں اور اس پرمیری شہرت خیال نہیں آتا کہ میں کوئی بڑا عمل کررہاہوں، اور لوگ مجھے دیکھیں اور اس پرمیری شہرت اور نیک نامی ہو، بلکہ یہ عمل خالص اللہ کے لیے ہوتے ہیں۔ تو یہ عمل چھوٹ ساہے، اور اس میں ریاکا بھی کوئی شائبہ نہیں ہے، اور اتنی بڑی فضیلت ہے۔ تو ایسے چھوٹے چھوٹے اعمال جن

پراتنی بڑی بڑی فضیلتیں آئی ہیں،آدمی اگر انہیں کا اہتمام کرلے،اوراس قسم کے اعمال کو انجام دینے کی عادت بنالے،توکب کون ساعمل الله تعالی کے یہاں قبول ہوجائے،اور نجات کاذریعہ بن جائے؛یہ کون کہہ سکتاہے۔اس لیے ایسے چھوٹے چھوٹے اعمال کو بھی معمولی نہیں سمجھناچاہیے، جبکہ اس پراللہ تعالی کی طرف سے اتنی بڑی بشارت دی جارہی ہے۔

# نیک وبد ہم نشین کی مثال

#### حدیث ۳۲۳

عَنْ أَبِي مُوسَى الأَشْعَرِى (﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَجَلِيْسِ السُّوْءِ، كَحَامِلِ الْمِسُكِ، وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ الْكِيْرِ وَ اللَّهُ الْكِيْرِ وَ اللَّهُ الْكِيْرِ وَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

مر جمعہ: حضرت ابوموسیٰ اشعری (رشی) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (سیابی نے ارشاد فرمایا کہ نیک ہم نشین اور ساتھی کی مثال مشک رکھنے والے اور بھٹی جھو تکنے والے جیسی ہے۔ پس مشک رکھنے والے اور بھٹی جھو تکنے والے جیسی ہے۔ پس مشک رکھنے والا؛ یاتو تم کو خوشبولگا دے گا، یاتم اس سے عطر خرید وگے، یا اس کے پاس سے اچھی خوشبوتوسونگھ ہی لوگے۔ اور بھٹی جھو تکنے والا؛ یا تو تمہارے کپڑے جلادے گا، یا اس کے پاس سے بدبوتوسونگھ ہی لوگے۔

## مثاليس اور انبياء گي تعليمات

افادات: بعض چیزیں ایس ہوتی ہیں کہ جلدی سے سمجھ میں نہیں آتی،ان کو سمجھنا آسان ہوجائے اس کے لیے آدمی ظاہری اور حسی طور پر جو نمونے اور منظر اپنی آنکھوں سے دیکھتا ہے،اسی میں سے کسی چیز کو پیش کرکے بات سمجھائی جاتی ہے۔حضراتِ انبیاء کرام کواللہ تعالی کی طرف سے خاص طور پر بیہ ملکہ اوروصف اور بیہ خصوصی شان عطاکی جاتی ہے کہ وہ معنوی چیزوں کو یعنی جو بات عقل سے تعلق رکھتی ہے اس کو سمجھانے کے لیے حسی اور ظاہری مثالیں پیش کرتے ہیں تاکہ اس کا سمجھنا آسان ہوجائے۔ اسی لیے حدیث کی کتابوں میں محدثین با قاعدہ الگ سے ایک عنوان 'کتاب الامثال "قائم کرتے ہیں،اوراس کے تحت صرف الیی روایتیں لاتے ہیں جس میں نبی کریم (منافظ) نے مثالیں دے کر کیا کیاچیزیں سمجھائی ہیں۔ یہ بھی حضراتِ انبیاء کرام کی تعلیمات کاایک خاص حصه ہیں۔اور قرآن یاک میں بھی الله تبارک وتعالیٰ نے بہت سی چیزوں کومثال دے کر سمجھایا ہے۔ یہاں پر بھی اچھے آدمی کی صحبت اور برے آدمی کی صحبت کو سمجھانے کے لیے نبی کریم (تالیق) نے ایک مثال دی ہے کہ یہ ایساہی ہے جبیباکہ مثک رکھنے اور بیجنے والا اور دوسرا بھٹی جھونکنے والا جس کولوہار کہتے ہیں۔ توان دو شخصوں کو مثال اور نمونے کے طور پر پیش کیاہے۔

## نیک ہم نشین کی مثال

چنانچہ فرمایا کہ اچھی صحبت والے کی مثال ایسی ہے جیسے کہ مشک بیجنے والاہو تا ہے کہ اگر آپ مشک بیجنے والے عطر فروش کے یاس جاکر بیٹھ جائیں تواگر آپ کااس کے ساتھ تعلق زیادہ ہے، پر انی جان پہچان اور دوستی ہے تووہ آپ کو تھوڑاساعطر دیدے گا۔ اگر پوری شیشی نہیں دے گا تو کم سے کم عطر کا پیایہ ہی دیدے گا۔ تواس کی طرف سے یہ فائدہ آپ کو پہنچے گا۔ یاا گروہ نہیں دے گاتو آپ کا جی چاہے گا کہ آپ وہ خرید کیں۔ جیسے آدمی کوئی انچھی چیز دیکھتااوراس کوپیند بھی آجاتی ہے اور جیب میں پیسے بھی ہیں اور خریدنے کی استطاعت بھی ہے تووہ اس کوخرید لیتاہے۔اورا گرنہ اس نے دیااور نہ آپ نے خریدا، تب بھی خو شبوتو کہیں گئی ہی نہیں ۔اس کے پاس جاکر بیٹھنے سے آپ کو جو خو شبو محسوس ہو گی،اس کی وجہ سے آپ کادماغ تروتازہ ہوجائے گا،طبیعت میں فرحت کی سی کیفیت پیداہوجائے گی۔اس لیے خوشبوآدمی کی عقل کوبڑھاتی ہے۔امام شافعی (ﷺ)کامقولہ ہے کہ جو آدمی اچھی خوشبو استعال کر تاہے،اس کی عقل بڑھتی ہے۔

بہر حال! حضورا کرم (علیہ) نے فرمایا کہ آپ کم سے کم خوشبوہی محسوس کریں گے یعنی اس کی صحبت کسی حال میں بھی فائدے سے توخالی نہیں ہے۔ نیک آدمی کی صحبت میں آپ میٹھیں گے تو نتیجہ یہ ہوگا کہ یاتووہ آپ کوکوئی بھلی بات کہہ دے گا،اورا گر پچھ نہ کہے تب بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس پرجور حمتیں نازل ہوتی ہیں اس میں آپ کا بھی حصہ لگ جائے گا۔

# برے ہم نشین کی مثال

''کیر''کیاہے؟ آپ نے لوہار کی بھٹی دیکھی ہوگی، اس میں پیچھے کی طرف چڑے کاایک ٹکڑا لگاہواہو تاہے، جب اس کو دباتے ہیں تواس کی وجہ سے ہواپیداہوتی ہے، اورآگے بھٹی میں کو کئے ہوتے ہیں، وہ ہوا ان پرپڑتی ہے جس کی وجہ سے اس کی آگ تیزہوتی رہتی ہے، اور جس وقت وہ ہوا آگے بڑھتی ہے توچنگاریاں اُڑتی ہیں اور دھواں بھی اُٹھتاہے۔اگر کہیں کسی لوہار کی بھٹی کامنظر آپ نے دیکھاہو، تووہ اسی طرح کا ہوتا ہے۔

توبری صحبت کی مثال بھٹی جھونکنے والے لوہار جیسی ہے۔اس کاحال یہ ہے کہ جس وقت بھٹی کو جلانے کے لیے وہ چمڑے کا ٹکڑا دبار ہاہو گا توجو چنگاریاں اُڑیں گی اس میں سے ایک آدھ چنگاری اگر آپ کے کپڑوں میں لگ گئی تو کپڑے جلادے گی، یا اگر ایسانہیں ہواتو کم سے کم اس کادھواں تو کہیں گیاہی نہیں ،وہ تو آپ کی ناک میں پہنچ کر ہی رہے گا۔ایسے ہی برے آدمی کی صحبت میں جب بیٹھیں گے تواس کی ہم نشینی سے آپ کو نقصان ضرور پہنچ گا۔اس لیے حضوراکرم (سکھیے) فرماتے ہیں کہ آدمی کواچھی صحبت اختیار کرنی چاہیے۔

## صحبت كاكردار...ابومسلم خولاني رهيكاتصه

اس زمانہ میں عام طور پر آدمی کے بنانے اور بگاڑنے میں صحبت ہی کو بڑا دخل ہے، اسی لیے اپنی اور اپنے گھر والوں کے لیے بھی، اپنے بال بچوں کے لیے بھی، چپوٹوں بڑوں

ہرایک کے لیے اس بات کا اہتمام کیا جائے کہ وہ اچھی صحبت اختیار کریں۔ یہ بہت ضروری ہے۔ اگر کوئی آدمی اپنے آپ کویا اپنے بال بچوں اور گھر والوں کو بری صحبت سے بچانے کا اہتمام نہیں کرتا، توچاہے آپ اس کو کتنی ہی تعلیم دے ڈالیس، مجھی بھی اس کی حالت درست ہونے والی نہیں ہے، وہ اپنی اسی برائی پر باقی رہے گا۔

کتابوں میں لکھاہے کہ ذراسی دیرمیں آدمی پراٹرہوجاتاہے۔حضرت ابومسلم خولانی (رکھات تابعین میں بہت بڑے بزرگ گذرے ہیں،متباب الدعوات تھے۔ان کا معمول یہ تھاکہ اپنے گھر میں جب تشریف لایاکرتے تھے توگھر میں داخل ہونے سے پہلے باہر ہی سے الله اکبر کہتے تھے۔ان کی بیوی بھی جواب میں اللہ اکبر کہتی تھی۔ایک روز ایسا ہوا کہ رات کے وقت آئے اوراللہ اکبر کہالیکن اندرسے جواب نہیں آیا توفوراً کہا کہ میری بیوی کادماغ کسی نے خراب کیاہے۔اندرداخل ہوئے تودیکھا کہ ایک عورت بیٹھی ہوئی ہے۔جب یہ اندر پہنچے توان کے پہنچتے ہی بیوی نے شکایت شروع کر دی کہ آپ میرے لیےزبور تو بنواتے نہیں، اچھے کیڑے توبنواتے نہیں ۔وہ سمجھ گئے کہ اس عورت کے آنے کی وجہ سے بیہ ہوا ہے۔ انہوں نے ہاتھ اُٹھائے اور دعاکی کہ اے اللہ!میری بیوی کا دماغ جس نے خراب کیاہے اس کی بینائی چھین لے۔وہ عورت جو وہاں بیٹھی ہوئی تھی وہ کہنے لگی کہ تمہارا چراغ بجھ گیا۔اس سے کہا گیا کہ چراغ توجل رہا ہے لیکن تیری آنکھوں کی روشنی ختم ہو گئی ہے۔اب وہ رونے کگی اور ان سے دعاکی درخواست کرنے لگی۔انہوںنے کہاکہ یہ وعدہ کر کہ آئندہ مجھی میرے گھر میں قدم نہیں رکھے گی،تب ہی دعاکروں گا۔اس نے وعدہ کیا،توانہوں نے دعاکی کہ اے الله!اس کی بینائی واپس کردے۔الله تعالیٰ نے وہ دعائجی قبول فرمالی۔اوراس کو گھر سے رخصت کیا۔

# عجیب شیخ کامل کی صحبت کااثر

حضرت تھانوی (ﷺ) کے مواعظ میں ہے کہ ایک ڈپٹی کلکٹر صاحب تھے،ان کوجو تنخواہ ملتی تھی،وہ اس تنخواہ کابڑاحصہ اپنے رشتہ داروں اور غریب غرباء پر خرچ کرتے تھے،گھر میں بڑی سادگی تھی۔بیوی کے پاس کوئی زیور بھی نہیں تھا،بالکل سادہ کپڑوں میں رہتی تھی اور گھر کا کام کاج بھی خودہی کرتی تھی۔سالہاسال سے اسی طرح ٹھیک ٹھاک معاملہ چل رہاتھا۔ایک مرتبہ ان کے دور کے کسی رشتہ دار کے یہاں شادی تھی، وہاں سے دعوت آئی تووہ وہاں پہنچی۔ان کے گھر کاحال جب اس نے دیکھاکہ وہاں تو ایباسازوسامان ہے اور نو کر چا کر ہیں،خاد مائیں بھی ہیں اوران کی بیوی کو دیکھا کہ زیورات بھی خوب پہنے ہوئے ہیں۔ حالانکہ سرکاری گریڈ اورملاز مت کے اعتبار سے وہ کم درجہ میں کام کرتے تھے۔اوران کا گریڈ اُن سے بہت اونجا تھا۔بس!وہاںسے آتے ہی وہ شوہرکے سرچڑھ گئی کہ آپ نے توآج تک مجھے کچھ دیائی نہیں ،اور وہاں دیکھو کہ گریڈاور ملازمت کے اعتبارسے وہ آپ سے بہت کم درجے کے ہیں،اس کے باوجود زیورات بھی ہیں اور کیڑے بھی اچھے اچھے ہیں، نو کرانیاں اور خادمائیں بھی ہیں، گھر میں سازوسامان بھی اچھے سے اچھاہے۔ پھر تووہ ایسی ان پر مسلط ہوئی کہ بے چارے زندگی بھرروتے رہے کہ میں اب تک جو نیکیاں کر تارہاوہ سب ختم ہو گئیں۔اب

تو سارے پیسے اس کے بیچھے ہی خرج ہوجاتے ہیں۔حضرت تھانوی(ﷺ) فرماتے ہیں کہ عجیب شیخ کامل کی صحبت تھی کہ ایک ہی نظر میں ساری زندگی کادھارابدل دیا۔

توحقیقت سے ہے کہ بری صحبت بہت ہی خطرناک چیزہے۔ آج کل ہم لوگوں کو اپنے اور اپنے گھر والوں، بال بچوں کے متعلق اس کاخاص اہتمام کرنے کی ضرورت ہے، اس لیے ان چیزوں کی طرف توجہ کیجئے۔ بہت سے لوگ سوچتے ہیں اور کوششیں کرتے ہیں پھر بھی اس میں کامیابی نہیں ہوتی۔ اس کی ایک وجہ سے بھی ہے کہ جو صحبتیں میسر آتی ہیں اور جوماحول ملتا ہے، وہ سدھرنے نہیں دیتا۔ بلکہ سدھرے ہوئے کو بگاڑ دیتاہے۔

# کیاد مکھ کر لڑکی پہندگی جائے؟

حديث:٣١٣

وعن أبي هريرة (﴿ قَالَ قَالَ رَسولُ اللهِ ( عَلَيْمُ) : تُنْكُحُ الْمَرُأَةُ لِأَرْبَجِ، لِمَالِهَا وَلِجَمَالِهَا وَلِحَسَمِهَا وَلِدِيْنِهَا، فَاظْفَرُبِذَاتِ الدِّيْنِ تَرِبَتْ يَدَاك.

ترجمہ مع تشر تے: حضرت ابوہریرہ (ﷺ) نے ارشاد فرمایا کہ عورت کے ساتھ چارباتوں میں سے کسی ایک کی وجہ سے نکاح کیا جاتا ہے، یا چاروں کو ملحوظ رکھاجاتا ہے۔

(۱)لِهَالِهَا: بہت سے لوگ عورت کولپند کرنے میں اس کے مال کوسامنے رکھتے ہیں کہ یہ مال دارہے، اگر ہم اس کے ساتھ نکاح کریں گے تواس کے مال سے ہمیں فائدہ پہنچ گا، اس کی مالداری والی خوبی کود کیھ کر اس کوترجیج دیتے ہیں۔

(٢) لِيَهَا: اور تَبَهَى اس كى خوبصورتى كومد نظر ركهاجاتا ہے۔

(۳) لئسبہ فاندانی شرافت کی وجہ سے۔اونچے گھرانے کی لڑکی ہے،ہم اگراس کے ساتھ شادی کریں گے توہماری کیٹیگری اورہمارا مقام بھی بڑھ جائے گا،یہ سمجھ کر اس کے ساتھ نکاح کرتے ہیں،چاہے پھر زندگی بھر اس کی غلامی کرنی پڑے

(م) لِدِینِهَا:اور کبھی اس کی دینداری، نیکی اور صلاح کی وجہ سے اس سے نکاح کیا جاتا ہے۔ توبہ چارخوبی ہوئیں۔

افاوات: عام طور پران چار میں سے کسی ایک خوبی کود کھ کر آدمی اپنے نکاح کے لیے عورت کو پیند کرتا ہے۔ نبی کریم (اللہ) ان چاروں کو بیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ تم تو دیندارعورت کو اپنے نکاح کے لیے اختیار کرکے کامیابی حاصل کرو۔ گویاان چار اوصاف میں سے کون ساوصف مد نظر رکھناچا ہیے، یہ نبی کریم (اللہ) نے اپنی امت کو بتادیا اس لیے کہ ہمیں ایک دودن اس کے ساتھ نہیں گزارنے ہیں، بلکہ نکاح تو پوری زندگی کا معاملہ ہے۔ اب مال کے متعلق کوئی گار نٹی نہیں دی جاسکتی کہ وہ کب تک باتی رہے گا مال کے متعلق عربی میں کہاوت ہے"المبال غادِوَرَاج" صبح کو آتا ہے، شام کو جاتا ہے شام کو آتا ہے اور صبح کو جاتا ہے سام کو آتا ہے اور صبح کو جاتا ہے سام کو آتا ہے۔ بہت سے مال و شروت والے دیکھے ہوں گے کہ جو صبح کو مالدار ہیں اور کوئی قدرتی آفت ایس آگئی کہ شام کو سارامال ختم ہو گیا۔ اس لیے یہ چیز ایس نہیں ہے کہ اس کی وجہ سے اس کو ترجیح دی جائے۔

اسی طریقہ سے اگرخاندان کی وجہ سے بھی کوئی آدمی نکاح کرتاہے توجو زندگی دونوں میاں بیوی ہونے کی حیثیت گزاریں گے اس پراس سے کیااثر پڑتاہے۔ اگریہ بات ہے کہ خاندانی عورت ہے توثریف ہوگی، توپھر تووہی دین داری والامسکلہ آگیا، در حقیقت صرف اونچے خاندان والاہونے کی وجہ سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

اوررہی خوبصورتی؛تواس کاحال تویہ ہے کہ ایک مرتبہ اگر بیاری آگئی،یاآٹھ روزتک بخارنے ڈیرا ڈال دیااور تھوڑے دست بھی آگئے توساری خوبصورتی ختم ہوجائیگی۔ اور بوڑھایاتو آنے ہی والاہے جوجوانی کی ساری خوبصورتی کوختم کردے گا

اصل چیزدین داری ہے کہ جس میں حقوق کی ادائیگی کااہتمام ہو،باقی اگر کوئی عورت دین دار بھی ہے،اوراس کے ساتھ ساتھ اِن اوصاف میں سے کوئی وصف بھی ہے تونور علی نور۔ لیکن جب مقابلہ ہو کہ ایک طرف کوئی عورت ایسی مل رہی ہے جو صرف خوبصورت ہے، لیکن دین دار نہیں ہے،اوردوسری ایسی ہے کہ جودین دارہے لیکن اتنی زیادہ خوبصورت نہیں ہے۔ توپھرہم کونبی کریم (علیہ) کی تعلیم یہ بتلاتی ہے کہ اگر ترجیج دینے کا وقت آئے توآپ دین دار کوخوبصورت کے مقابلہ میں ترجیج دیجئے۔باقی اگر کوئی عورت خوبصور ت بھی ہے اوردین دار بھی ہے،اوردوسری صرف دین دارہے تو اس صورت میں ظاہرہے کہ جس میں دووصف ہیں اس کواگر آپ ترجیج دیں، تواس میں کوئی حرج کی بات نہیں ہے۔

یہاں توبہ روایت اس لیے لائے ہیں کہ جس کے ساتھ آپ کو پوری زندگی گزارنی ہے، جس کی رفاقت اور صحبت آپ زندگی بھر کے لیے اختیار کرنے جارہے ہیں،وہاں پر آپ کو چاہیے کہ نیکی کودیکھیں،نیک لوگوں کی صحبت میں یہ چیز بھی آجاتی۔

# آپ کیول زیادہ نہیں آتے؟

#### حدیث ۳۲۵

وعن ابن عباسٍ (ش) قَالَ قَالَ النَّبِيُّ (عَلَيْهُ) لجبريل:ما يمنعك أن يزورنا أكثر هما تزورنا؛ فنزلت: ﴿وَمَا نَتَنَوَّلُ إِلَّا بِأُمْرِرَتِكَ لَهُمَا بَيْنَ أَيْدِيْنَا وَمَا خَلْفَنَا﴾ (رواة البخاري)

رجمہ مع تشریک: حضرت عبداللہ بن عباس فرماتے ہیں کہ نبی کریم (الله) نے حضرت جرئیل (الله) سے فرمایا کہ آپ میرے پاس جتنا آتے ہیں،اس سے زیادہ کیوں نہیں آتے؟(دراصل ایک مرتبہ حضرت جرئیل (الله) کے آنے میں دیرہوئی۔ مختلف روایتیں ہیں،آٹھ روز،پندرہ دن تک نہیں آئے،اورچالیس روزکی بھی روایت ہے۔مطلب یہ ہے کہ ایک طویل زمانہ تک حضرت جرئیل (الله) نہیں آئے اور نبی کریم (الله) ان کی آمد کا انظار فرماتے تھے۔جب آئے تو حضورا کرم (الله) نے فرمایا کہ میں تو آپ کی زیارت و میز اور ملاقات کا مشاق تو حضرت جرئیل (الله) نہیں اور حم کے بغیر نہیں آسکا۔ چنانچہ اس آب کی زیارت و ملاقات کا مشاق تو تھا لیکن اللہ تعالی کی اجازت اور حکم کے بغیر نہیں آسکا۔ چنانچہ اس آبت میں اللہ تعالی نے حضرت جرئیل سے یہی کہا ہے کہ آپ ان کوجواب میں یہ کہو ﴿وَمَا نَدَاوَلُ إِلَّا إِلَّمْ وَیِّكَ لَهُ مَا اَدِیْنَ أَیْرِیْدَا وَمَا خَلْفَدَا ﴾ کہ ہم آپ کے پاس نہیں ان کوجواب میں یہ کہو ﴿وَمَا نَدَاوَلُ إِلَّا إِلَّا مِائِمْ وَیِّكَ لَهُ مَا اَدِیْنَ أَیْرِیْدَا وَمَا خَلْفَدَا ﴾ کہ ہم آپ کے پاس نہیں آکے علم سے۔وہی ہمارے آگے اور جوسامنے ہے اس سب کا مالک ہے۔مطلب آکے علم سے۔وہی ہمارے آگے اور جوسامنے ہے اس سب کا مالک ہے۔مطلب آکے تکم سے۔وہی ہمارے آگے اور جوسامنے ہے اس سب کا مالک ہے۔مطلب

یہ ہے کہ اگرچہ آپ کی زیارت کاشوق تو مجھے بھی ہے جیباآپ کو ہے، لیکن میں اللہ تعالیٰ کے حکم کے بغیر نہیں آسکا۔ ابھی تک حکم نہیں ملاتھاتو نہیں آیا، اب آج حکم ملاتو حاضر ہواہوں۔

بہر حال! یہاں توبہ بتلاناچاہتے ہیں کہ دیکھو! نبی کریم (اللہ) حضرت جبر کیل (اللہ) کی زیارت کے مشاق سے۔ گویا آپ (اللہ) کوایک مدت تک طلب رہی کہ کب جبر کیل آویں اور ملاقات ہو۔اور حضرت جبر کیل (اللہ) کاصلحاء میں سے ہوناایک مسلّمہ حقیقت ہے۔ توجب حضوراکرم (اللہ) بھی اس چیز کوچاہتے ہیں کہ صالح لوگوں کی صحبت میسر آئے، حالانکہ آپ (اللہ) توکامل بھی سے اور مکمیل بھی سے اس کے باوجود آپ حضرت جبر کیل (اللہ) کی صحبت کا متمنی اور کے خواہش منداور متمنی ہیں۔ تواب توہر ایک آدمی کوصلحاء اور نیک لوگوں کی صحبت کا متمنی اور مشاق ہوناچاہیے، اوران کی زیارت کا اہتمام کرنا چاہیے۔

# دوستی صرف ایمان والوں سے کرو

#### حدیث ۳۲۲

عن أبي سعيدين الخدرى (والله عن النبي (مَاللهُمُ عَال: لاَتُصَاحِبُ إلاَّ مُؤْمِناً وَلاَيَأُكُلُ طَعَامَك إلاَّ تَقِيُّ (رواه ابوداودوالترمني باسناد لاباس به)

ترجمہ: حضرت ابوسعید خدری (ریافی) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (سیافیل) نے ارشاد فرمایا کہ (مصاحبت، رفاقت اور) دوستی اختیار مت کرومگراس کی جو موسمن (یعنی کامل الایمان ) ہو۔ اور تمہارا کھانا (یعنی محبت والا) نہ کھاویں مگر نیک لوگ۔

افاوات: حاجت والاکھاناتوہر ایک کو کھلایا جاسکتا ہے، لیکن دوستی کی بنیاد پر آپ جو دعوت کریں وہ نیکوں کی ہی کرنی چاہیے۔اب ظاہر ہے کہ جب آدمی نیکوں سے ہی دوستی کا اہتمام کرے گاتودوستی کے نام پردعوت بھی انہیں کی کرے گا۔اور اگر بروں سے دوستی کرے گاتودوستی کے نام پرانہی کی دعوت کرنے کی نوبت آئے گی۔باقی حاجت اور ضرورت کی وجہ تودوستی کے نام پرانہی کی دعوت کرنے کی نوبت آئے گی۔باقی حاجت اور ضرورت کی وجہ سے جو کھاناکھلایا جاتا ہے،اس میں موہمن کی بھی قید نہیں ہے، بلکہ کافر بھی اگر ضرورت مند خورست مند خورست مند فاست ہے، اور ضرورت مند فاست ہے، اور ضرورت مندہونے کی بنیاد پر کھاناکھلارہے ہیں تووہاں یہ نہیں دیکھیں گے کہ وہ کیسا آدمی ہے، فرورت مندہونے کی بنیاد پر کھاناکھلارہے ہیں تووہاں یہ نہیں دیکھیں گے کہ وہ کیسا آدمی ہے، فرورت مندہونے کی بنیاد پر کھاناکھلارہے ہیں تووہاں یہ نہیں دیکھیں گے کہ وہ کیسا آدمی ہے، فرورت مندہونے یانہیں ۔وغیرہ۔

اس جگہ علماء نے اس بات کی تصریح کی ہے کہ تمہاراطعام محبت، دوستی کی بنیاد پر کھلایا جانے والا کھانا نیکوں کے علاوہ اور کوئی نہ کھائے۔

# انسان اپنے دوست کے طریقہ پر ہوتاہے

حدیث ۲۲۷

عن أبي هريرةَ (﴿ إِنَّ النَّبِيِّ ( ثَالِيُّمُ) قَالَ: الرَّجُلُ عَلى دِيْنِ خَلِيْلِهٖ فَلْيَنْظُرُ أَحَلُ كُمْ مَن يُخَالِلُ

ترجمہ: حضرت ابوہریرہ (ریش) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (سیالی) نے ارشاد فرمایا کہ آدمی اپنے دوست کے طریقہ، اس کے دین اور روش پر ہو تاہے۔(یعنی آدمی کی چال ڈھال بھی وہی ہوتی ہے جواس کے دوست کی ہوتی ہے۔)اس لیے آدمی دیکھ لے کہ کس کے ساتھ دوستی کرتاہے۔

افاوات: بھائی! کسی کو آپ بہچاناچاہیں کہ اس کامزاج کیساہے؟ توبیہ دیکھ لیجئے کہ وہ کن لوگوں کے ساتھ اٹھتا بیٹھتا ہے، اس کی طبیعت کامیلان ورجان کن لوگوں کی طرف ہے، وہ کدھر جھکتا ہے؛ اس کی طبیعت اور مزاج کا اندازہ ہوجائے گا۔ قرآنِ پاک میں بھی ہے ﴿وَلاَ تَدُ كُنُو اللّٰ الّٰذِیْنَ ظَلَمُوْ افْتَمَسَّکُمُ النّارُ ﴾ جو گنہگارلوگ ہیں ان کی طرف نہ جھکو، کہیں ایسانہ ہو کہ تم کو بھی جہنم کی آگ پکڑ لے۔ جب ان پر عذاب آئے گاتوہ تم کو بھی اپنے ساتھ شریک کرلیں گے۔ بہر حال! آدمی اپنے دوست ہی سے بہچانا جاتا ہے۔ اس لیے ہر آدمی کو چاہیے کہ نیک لوگوں ہی دوست ہی سے بہچانا جاتا ہے۔ اس لیے ہر آدمی کو چاہیے کہ نیک لوگوں، می کی دوستی افتیار کرے، برے لوگوں کے ساتھ دوستی نہ کرے۔

# حشر بھی محبت والوں کے ساتھ ہو گا

#### حدیث ۳۲۸

عَنْ أَبِي مُوسَىٰ الأَشعرِيِّ (﴿ النَّبِيِّ ( النَّبِيِّ ) : الرَّجُلُ يُحِبُّ الْقَوْمَ وَلَتَا يَلْحَقْ عِهِمُ ؛ قَالَ: الْمَرُ مُمَعَمَنُ أَحَبَّ ـ

ترجمہ: حضرت ابوموسیٰ اشعری (ﷺ فرماتے ہیں کہ نبی کریم (ﷺ) نے ارشاد فرمایا کہ آدمی ان لوگوں کے ساتھ رہے گاجن کے ساتھ محبت رکھتاہے۔

ایک روایت میں یہ ہے کہ نبی کریم(سکانیم) سے پوچھاگیاکہ ایک آدمی کونیک لوگوں کے ساتھ محبت و تعلق ہے لیکن ابھی تک وہ نیکی کے اس معیار پر نہیں پہنچاکہ ان کو پالے۔ تونبی کریم(سکانیم) نے ارشاد فرمایا کہ آدمی ان لوگوں کے ساتھ رہے گاجن کے ساتھ محبت رکھتاہے۔

افادات: 'وَلَهَايَلُعَقَى عِهِمُ 'عربی زبان میں لفظ 'کها'' اس وقت استعال ہوتاہے جب کہ کوئی چیزاہمی تک واقع نہ ہوئی ہو،لیکن اس کے واقع ہونے کی امید ہو۔ جیسے کوئی پوچھے: 'آجَاءَذَیْدُ؟'' زید آیا؟ تواگریہ کہیں' لَهَایَأْتِ''اہمی تک تو نہیں آیا۔یعنی آنے کی امیدہے۔

اسی طرح ایک آدمی نیک، صلحاء اوراللہ والوں کے ساتھ محبت رکھتا ہے، لیکن ابھی تک اس کاعمل اس درجہ کانہیں ہواکہ ان تک پہنچ جائے، تو حضور (ایکی نی اس کی اس کمبت کی وجہ سے اللہ تعالی اس کو بھی ان کے ساتھ رکھیں گے۔اس لیے آدمی کو محبت کا تعلق بھی نیکوں کے ساتھ بی رکھناچا ہے۔ بروں کے ساتھ نہیں۔

# محبت ہے لیکن عمل اس درجہ کا نہیں

#### حديث ٣٢٩

عَن أَنْسٍ (عُثِ أَنَّ أَعَرَابِيًّا قَالَ لِرَسُولِ اللهِ ( تَالَيُّمُ) : مَتَى السَّاعَةُ؛ قَالَ رَسُولُ اللهِ ( تَالَيُّمُ) : مَا أَعْدَدُتَ لَهَا؛ قَالَ: حُبُ اللهِ وَرَسُولِهِ، قَالَ: أَنْتَ مَعَ مَنُ أَحْبَبُتَ ـ (متفق عليه)

وفىرواية:مَا أَعُلَدُتُ لَهَامِنُ كَثِيْرِ صَوْمٍ، وَلاَ صَلاَةٍ، وَلاَ صَلَقَةٍ؛ لٰكِنَّنِيُ أُحِبُّ اللهَ وَرَسُولَهُ

مرجمہ: حضرت انس (ﷺ) فرماتے ہیں کہ دیہات کا ایک رہنے والاحضور اکرم (ﷺ) کے پاس آیا، اوراس نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! قیامت کب آئے گی؟ حضور(ﷺ) نے پوچھا کہ تونے اس کے لیے کیاتیاری کرر کھی ہے؟اس نے کہا کہ میں نے اس کے لیے کوئی زیادہ روزے یا نمازیں اور صدقہ وخیرات تو نہیں کررکھے ہیں، لیکن ہاں! میں اللہ اوراس کے رسول سے محبت رکھتا ہوں۔ تو حضوراکرم (سَالِیَّامِ) نے فرمایا کہ توانہیں لوگوں کے ساتھ رہے گا۔

افادات: یعنی توجنت میں ان کے ساتھ جائے گا۔لیکن اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ وہ مقام جوجنت میں حضوراکرم (علیہ) کو ملے گاوہی اس کو بھی ملے گا۔اس مقام کوتو کون پاسکتاہے،لیکن اس کے لیے اس جگہ جانے کا فیصلہ ہوجائے گا۔

## سب کاکام بن گیا

اب ایک بات یہ ہے کہ محبت کی علامت بھی پائی جانی چاہیے۔اسی لیے امام بخاری (رئیلی نے یہ روایت اپنی کتاب الجامع الصحیح بخاری شریف میں جہاں بیان فرمائی ہے اس باب کا عنوان قائم کیاہے ﴿قُلْ إِن کُنتُهُ تُحِبُّونَ الله فَاتَّبِعُونِی یُحْبِدُکُهُ الله ﴾ اگر تم اللہ سے محبت کرتے ہو تواے نبی! آپ کہہ دیجئے کہ تم میری پیروی کرو،اللہ تعالی بھی تم سے محبت کرے گا۔ مطلب یہ ہے کہ خالی زبانی وعویٰ کافی نہیں ہے۔ایک توزبانی وعویٰ ہوتاہے اورایک اس کی مطلب یہ ہے کہ خالی زبانی وعویٰ کافی نہیں ہے۔ایک توزبانی وعویٰ ہوتاہے اورایک اس کی حقیقت ہوتی ہے۔کوئی آدمی جب کوئی وعویٰ کرتاہے تو پھر اس کی علامت کہی ویکھی جاتی بیں۔تواس کی علامت کہی ہے کہ نبی کریم (میلی) کی پیروی اختیار کرے۔تو اس دیہاتی سے بی کریم (میلی) کی پیروی اختیار کرے۔تو اس دیہاتی سے بی کریم ویکٹ کرتا ہے اس کے ساتھ رہے گا۔

اس لیے بخاری شریف کی روایت میں آتاہے کہ حضرت انس رہے فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام (رضی اللہ عنم)نے جب حضوراکرم (مالیہ) کابیہ جواب سناکہ ''توجس سے محبت کرتا ہے اس

کے ساتھ رہے گا"توبہ سن کر صحابہ کو اتنی خوشی ہوئی کہ کسی اور چیز سے اتنی خوشی نہیں ہوئی سے سے سن کر صحابہ کو اتنی خوشی ہوئی کہ کسی اور چیز سے اتنی خوش محبت سے بناہ محبت تھی۔ گویابہ جو اب سن کر سب خوش ہوگئے کہ اب توہم سب کاکام بن گیا۔

# کو حشش کر تارہے

#### حديث ٢٥٠

وعنِ ابْنِ مسعودٍ (روسُ) قال: جَاءَرَجُلُ إلى رَسولِ الله (سَلَيُظُ)، فقال: يَارسولَ االله! كَيْفَ تَقُولُ فِي رَجُلٍ أَحَبَ قَوُمًا وَلَمْ يَلْحَقَى عِهْمُ : فقال رسولُ الله (سَلَيُظُ) : الْمَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَ.

مرجمہ: ایک آدمی نے آکر نبی کریم (مالیہ) سے سوال کیا کہ اے اللہ کے رسول! آپ اس آدمی کے سلسلہ میں کیار شاو فرماتے ہیں جو کچھ لوگوں سے محبت رکھتاہے لیکن وہ ابھی تک اپنے عمل کی وجہ سے اس مقام تک پہنچ نہیں سکا(نیکی اور بزرگ کے جس درجہ کے وہ لوگ ہیں ،یہ ابھی تک وہاں نہیں پہنچا) تو حضور (مالیہ) نے فرمایا کہ آدمی انہیں کے ساتھ رہے گاجن سے محبت رکھتا ہے

افادات:جب الله والوں اور نیک وصلحاء کے ساتھ تعلق اور محبت ہوتی ہے تو کبھی یہ خیال بھی آتاہے کہ ہماراعمل تواس درجہ کانہیں ہے، پتہ نہیں کچھ فائدہ ہوگا یا نہیں ۔ تو آدمی کو چاہیے کہ کوشش کر تارہے، اس کے ساتھ ساتھ حضوراکرم (مالیہ) کایہ ارشاد اس کی تسلی کے لیے کافی ہے۔

## ادصاف فطری ہوتے ہیں

#### حدیث اکس

وَعَنْ أَبِى هُريرةَ (اللهِ عَنِ النَّبِيِّ ا قَالَ: النَّاسُ مَعَادِنُ كَمَعَادِنِ النَّهَبِ وَالْفِضَّةِ: خِيَارُهُمُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ خِيَارُهُمُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ خِيَارُهُمُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ خِيَارُهُمُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ خِيَارُهُمُ فِي الْإِسُلَامِ إِذَا فَقِهُوا، وَالْأَرُواحُ جُنُودُ حُجَنَّدَةً فَمَاتَعَارَفَ مِنْهَا الْتَلَفَ، وَمَاتَنَا كَرَمِنْهَا اخْتَلَفَ. (روالامسلم)

مر جمعہ: حضرت ابوہریرہ (ریس) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (سیسیم) نے ارشاد فرمایا کہ لوگ الی کانوں کی طرح ہیں جیسے سونے اور چاندی کی کانیں ہوتی ہیں۔جولوگ زمانہ جاہلیت میں (یعنی اسلام کے آنے سے پہلے) شریف،اچھے اوراونچے سمجھے جاتے سے (گویاخاندانی شرافت ان کے لیے مسلم تھی تو) اسلام میں بھی وہ ایسے ہی سمجھے جائیں گے۔(البتہ ایک) شرط سے ہے کہ وہ دین کی سمجھ حاصل کرلیں (توگویا سے چیزان کی اور زیادہ پختہ ہوجائے گی۔)اور اللہ تعالی نے روحیں مختلف جماعتوں میں پیداکی ہیں،پہلے روز جن روحوں میں اور زیادہ پیدائی ہیں،پہلے روز جن روحوں میں ہوگا، اور جن روحوں میں وہاں تعلق پیدائہیں ہوگا، اور جن روحوں میں وہاں تعلق پیدائہیں ہوگا۔

افاوات: کان کو گجراتی میں (۱۹۱۹) اورانگریزی میں (Maeiled) کہاجاتا ہے۔ لیعنی جیسے سونے چاندی کی کان کا مطلب ہے ہے کہ چاندی کی کان کا مطلب ہے ہے کہ قدرتی طور پرزمین کے جس خطہ میں سونانکاتا ہے، گویا اللہ تعالی نے زمین کے اس حصہ میں ہی صلاحیت اسی دن سے رکھ دی ہے جس دن زمین کو پیدا کیا تھا۔ توجس طرح مختلف چیزوں کی کا نیں ہوتی ہیں اسی طریقہ سے لوگوں کا حال بھی ہے کہ اللہ تعالی نے لوگوں میں مختلف کی کا نیں ہوتی ہیں اسی طریقہ سے لوگوں کا حال بھی ہے کہ اللہ تعالی نے لوگوں میں مختلف

صلاحیتیں رکھی ہیں۔توانسانوں کے اندر جتنے بھی اوصاف اور خوبیاں ہوتی ہیں وہ بھی گویاایک فطری چیز ہے۔

جسموں کو پیداکرنے سے پہلے اللہ تعالی نے روحیں پیدافر مائیں، جسم تو دنیا میں آنے کے وقت وجود میں آئے گا۔ دنیاتو معلوم نہیں کب سے چل رہی ہے اور کب تک چلے گی، اور ہر ایک کے لیے اللہ تعالیٰ نے دنیامیں آنے کا ایک وقت مقرر کیاہے اس وقت وہ آئے گا اور جانے کا جود قت مقرر کیاہے اس وقت ہے اس وقت ہے بیداکیا جانے کا جود قت مقرر کیاہے اس وقت ہ جائے گا، لیکن جس وقت کا کنات کو اللہ تعالیٰ نے پیدا کیا اس وقت سے روحیں پیدا کی ہیں۔

## باہم مناسبت وعدم مناسبت پہلے دن سے ہے

تواس پہلے روز جن روحوں میں آپس میں تعلق اور دوستی ہوئی، آپس میں ایک دوسرے کے ساتھ مناسبت اوراُنس پیداہوا، دنیامیں بھی ان کے ساتھ تعلق پیداہوگا۔ اور جن روحوں میں وہاں عالم ارواح میں تعلق پیدانہیں ہوا، یہاں دنیامیں بھی ان میں تعلق پیدانہیں ہوگا۔ بعض مرتبہ آپ نے دیکھاہوگاکہ ایک آدمی آتاہے، پہلی مرتبہ ملاقات ہوتی ہے اورایسا تعلق ہوجاتا ہے جیسے برسہابرس سے ہو۔ دراصل وہ اسی تعلق کا اثر ہوتاہے جوعالم ارواح میں روحوں میں قائم ہواتھا۔ اور بعضاایسے ہوتے ہیں کہ زندگی بھر ایک ساتھ رہتے ہیں، مثلاً سالہاسال سے ایک ہی آفس میں کام کررہے ہیں لیکن آپس میں بات کرنے کی بھی نوبت سالہاسال سے ایک ہی آفس میں کام کررہے ہیں لیکن آپس میں بات کرنے کی بھی نوبت

نہیں آتی، دونوں میں سے کسی کو دوسرے کی پڑی ہی نہیں ہوتی۔وہ بھی دراصل اسی کااثرہے کہ طبیعتوں میں مناسبت نہیں ہے۔

# حضرت اولیس قرنی رہے کے مناقب

#### حدیث ۲۷۳

وعن أُسَيْرِين عَمْرٍو -وَيُقَالُ ابنُ جَابِر وَهُوَ بِضَمِّر الْهَهْزَةِ وَفَتْحِ السِّيْنِ المُهْمَلَةِ-قَالَ: كَانَ عُمَرُ بنُ الْحَطَّابِ إِذَا أَتَّى عَلَيْهِ أَمْدَادُ أَهِلِ اليَّمَنِ سَأَلَهُمْ: أَفِيكُمْ أُويُسُ بنُ عَامِرٍ ؛ حَتَّىٰ أَنَّ عَلَى أُويسٍ، فَقَالَ لَهُ: أَنْتَ أُويسُ بنُ عَامِرٍ؛ قَالَ: نَعَمُ، قَالَ: مِنْ مُرَادٍ ثُمَّ مِنْ قَرْنٍ؛ قَالَ: نَعَمُ و قَالَ: فَكَانَ بِك بَرَصٌ فَبَرِأْتَ مِنْهُ إِلاَّ مَوْضِعَ دِرُهَمٍ؛ قَالَ: نَعَمُ، قَالَ: لَك وَالِدَةُ؛ قَالَ: نَعَمُ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ (عُلِيمٌ) يَقُوُلُ: ﴿يَأْتِي عَلَيْكُمُ أُويُسُ بنُ عَامِرٍ مَعَ أَمُدَادِ أَهْلِ الْيَمَنِ مِنْ مِرَادٍ ثُمَّ مِنْ قَرْنٍ، كَانَ بِهِ بَرَصٌ فَبَرِ أَمِنْهُ إِلاَّ مَوْضِعَ دِرُهَمٍ، لَهُ وَالِنَهُ، هُوَ بِهَا بَرُّ لَوْ ٱقْسَمَ عَلَى اللَّهِ لَأَبْرَّهُ فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ يَسْتَغْفِرَ لَكَ فَافْعَلْ " فَاسْتَغْفِرْ لِيْ، فَاسْتَغْفَرَ لَهُ فَقَالَ لَهُ حُمَرُ: أَيْنَ ثُرِيْلُ؛ قَالَ: ٱلْكُوْفَةُ، قَالَ: أَلاَ ٱكْتُبُلَك إِلى عَامِلِهَا؛ قَالَ: أَكُونُ فِي غَبْرَاء النَّاسِ أَحَبُ إِلَىَّ ـ فَلَبَّا كَانَمِنَ الْعَامِ الْمُقْبِلِ عِجَّ رَجُلُ مِنُ أَشْرَافِهِمُ فَوَافَى حُمْرَ، فَسَأَلَهُ عَنْ أُويْسٍ، فَقَالَ: تَرَكْتُهُ رَتَّ الْبَيْتِ قَلِيْلَ الْمَتَاعِ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ( اللهِ ( اللهِ اللهُ اللهِ المَا ال مُرَادٍ ثُمَّ مِنْ قَرْنٍ كَانَ بِهِ بَرَصٌ فَبَرِأُ مِنْهُ إِلاَّ مَوْضِعَ دِرْهَمٍ لَهْ وَالِلَةٌ هُوَ عِهَا بَرٌّ لَوْ أَقُسَمَ عَلَى اللهِ لاَّبَرَّهُ فَإِن اسْتَطَعْتَ أَنْ يَسْتَغْفِرَ لَكَ فَافْعَلْ ، فَأَتَىٰ أُويُساً، فَقَالَ: اِسْتَغْفِرُ لِيْ، قَالَ: أَنْتَ أَحْدَثُ عَهْداً بِسَفَرٍ صَالِح فَاسْتَغُفِرُ لِيُ،قَالَ: لَقِيْتَ عُمَرَ ؛ قَالَ: نَعَمُ ، فَاسْتَغُفَرَ لَهُ ، فَفَطِى لَهُ النَّاسُ فَانْطَلَقَ عَلى وَجُهِم . (رواهمسلم) وفى رواية لمسلم أيضاً: عَنْ أَسِيْرِ بنِ جَابِرٍ أَنَّ أَهْلَ الْكُوْفَةِ وَفَلُواْ عَلىٰ عُمَرَ وَفِيْهِمُ رَجُلٌ عِّتَنْ كَانَ يَشْخَرُ بِأُويُسٍ، فَقَالَ حُمَرُ: هَلْ هَاهُنَا أَحَلُّ مِّنَ الْقَرُنِيِّيْنَ؛ فَجَا ۚ لٰكِك الرَّجُلُ، فَقَالَ حُمَرُ إِنَّ رَسُولَ اللهِ (تَالِيُّ ) قَلَ قَالَ: ْإِنَّ رَجُلاً يَأْتِيْكُمْ مِنَ الْيَمَنِ يُقَالُ لَهُ أُويْسُ، لاَيَكَ عُبِالْيَمَنِ غَيْرَ أُمِّرِ لَهُ، قَنُ كَانَ بِهِ بَيَاضٌ فَلَعَا اللهُ تَعَالى فَأَذْهَبَهُ إِلاَّ مَوْضِحَ البِّيْنَارِ أُو البِّرُهَمِ، فَمَنُ لَقِيَهُ مِنْكُمْ فَلْيَسْتَغْفِرُ لَكُمْ ".

وفىرواية له عَنْ عُمَرَ (﴿ ﴿ ) قَالَ: إِنِّى سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ( اللهِ ( اللهِ ﴿ ) يَقُولُ: ﴿ إِنَّ خَيْرَ التَّابِعِيْنَ رَجُلٌ يُقَالُ لَهُ أُويْسٌ، وَلَهُ وَالِدَةٌ وَكَانَ بِهِ بِيَاضٌ فَمُرُونُهُ فَلْيَسْتَغْفِرُ لَكُمُ ﴾ .

ترجمہ مع تشر تے: حضرت اُسیر بن عمرو(ﷺ فرماتے ہیں کہ حضرت عمر (ﷺ کے پاس جب یمن کے لوگ کمک کے لیے آتے تھے(اس زمانہ میں اسلامی لشکرجو مختلف علاقوں میں بھیجے جاتے تھے،ان لشکروں کومد د پہنچانے کے لیے اسلامی سلطنت کے مختلف علاقوں سے لوگ امیر الموسمنین کی خدمت میں مدینہ منورہ آتے تھے،اور عرض کرتے تھے کہ آپ جہال جاہیں ہمیں اسلامی کشکر کی مدد کے واسطے سیجے۔توجس جس مورچہ اور محاذِ جنگ پر ضرورت ہوتی تھی وہاں ان کو بھیجا جاتاتھا۔تواس قسم کے لوگ اسلامی لشكر كومدد پہنچانے كے ليے جب يمن سے آتے تھے) توحفرت عمر (راث ان سے بوچھے تھے كه كياتمهارے در میان حضرت اولیس بن عامر ہیں ؟ یہاں تک که جب یمن والوں کاوه قافله مدینه منوره پہنچاجس میں حضرت اویس تھے توحضرت عمر(ﷺ) نے انہی سے پوچھاکہ کیاتم اویس ہو؟انہوں نے کہا:جی ہاں۔ پھر یو چھاکہ تمہارا تعلق کین کے قبیلہ مرادے ہے؟اور قبیلہ مراد کی شاخ قرن سے ہے؟انہوں نے کہا:جی ہاں۔پھر پوچھا:کیاتمہارے جسم میں سفیدداغ تھے اورتم نے اس کے اچھاہونے کی دعا کی تھی جس کی وجہ سے جسم کے سارے داغ اچھے ہوگئے،صرف ایک درہم کے برابر داغ تمہارے جسم پر باقی رہ گیا؟ انہوں نے کہا: جی ہاں۔ پھر یو چھا: تمہاری والدہ بھی ہیں؟ کہا: جی ہاں! ہیں۔ پھر کہاکہ میں نے نبی کریم (علیلم) کو فرماتے ہوئے سناکہ تمہارے پاس کین سے آنے والے قافلوں میں اویس بن عامر آئیں گے، جن کا تعلق قبیلہ کمر اد کی شاخ قرن سے ہے اوران کوبر ص تھااوروہ سوائے ایک روپیہ جنتنی جگہ کے اچھاہو گیا، اوران کی مال بھی ہے جن کی یہ بڑی خدمت کرتے ہیں۔ (بلکہ آپ اندازہ لگایئے کہ حضوراکرم (اللہ) کے زمانہ میں موجود تھے،اسلام لاچکے تھے اوردل میں نبی کریم (اللہ) کی ملاقات کی تمناتھی،لیکن والدہ کو خدمت کی ضرورت تھی اس وجہ سے حضوراکرم (اللہ) کی خدمت میں مدینہ منورہ حاضر نہیں ہوسکے،اور صحابیت کانٹرف حاصل نہ کریائے۔آج اگر ہمیں معلوم ہوجائے کہ نبی کریم (اللہ) فلال جگہ تشریف فرماہیں تو کون ہے جووہال جانے کی کوشش نہیں کرے گا؟ان کے دل میں بھی تمناتھی لیکن والدہ کی خدمت کی وجہ سے وہ اپناوطن اورگھر نہیں چھوڑ سکتے تھے،اس لیے نہیں جاپائے،تو حضوراکرم (اللہ) نے ان کے متعلق حضرت عمر (اللہ) کوبوری تفصیل بتلادی۔)

(اوراللہ تعالیٰ کے یہاں ان کامقام یہ ہے کہ ) اگراللہ کا نام لے کر کسی بات پر قسم کھالیں تواللہ تعالیٰ ان کی قسم پوری کردے گا(پھر حضرت عمر اللہ) سے یہ کہاکہ)اگرتم ان سے دعاءِ مغفرت کرواسکو توکروالینا(یعنی تمہاری ملاقات ہواور موقع ملے توان سے اپنے لیے دعاءِ مغفرت ضرور کرانا(جب وہ آئے اور حضرت عمر اللہ) نے بوری تفصیل دریافت فرمالی اور شخیق ہوگئی کہ یہی حضرت اویس قرنی ہیں، توحضرت عمر اللہ) نے حضوراکرم (اللہ) کایہ ارشاد نقل کیا اور کہاکہ) میں آپ سے درخواست کرتاہوں کہ آپ میرے لیے دعاءِ مغفرت سے جئے۔

(دیکھو!نی کریم (اللہ) نے حضرت عمر (اللہ) کو بیہ تاکید کی، حالانکہ حضرت عمر (اللہ) کا مقام اس امت میں حضرت ابو بکر (اللہ) کے بعد آتا ہے۔ اہل سنت والجماعت کاعقیدہ یہی ہے، اس کے باوجود حضوراکرم (اللہ) حضرت عمر (اللہ) کو تاکید فرماتے ہیں کہ جب وہ آئیں توان سے اپنے لیے دعاءِ مغفرت ضرور کرانا۔ اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ جو اونچے درجہ والاہواس کو بھی

دوسرے سے - جوچاہے اپنے سے کم درجہ والا ہو، لیکن اللہ تعالیٰ کے یہاں مقبول ہو اس سے اپنے لیے دعاکی درخواست کرنی چاہیے۔ کوئی بھی بیہ نہ سمجھے کہ میں اونچے مقام والاہوں، مجھے دوسرے سے دعاکی درخواست کرنے کی کیا ضرورت ہے۔

(بہر حال! حضرت عمرنے ان سے دعاکی درخواست کی) تو حضرت اویس قرنی (سمجھتے تھے کہ یہ چھوڑیں گے نہیں، اس لیے) نے ان کے لیے دعاءِ مغفرت کی۔

## چھی نہیں لکھوائی

(اس کے بعد) حضرت عمر (رہ نے ان سے پوچھا کہ کہاں کاارادہ ہے؟ انہوں نے کہا کہ کوفہ جانے کاارادہ ہے۔ (یمن سے آئے تھے اور کوفہ جوعراق میں واقع ہے وہاں جانے کاارادہ تھا،وہ بتلایا) توحضرت عمر (رہ نے کہا کہ تمہارے لیے کوفہ کے گور نرکے نام چھی لکھ دوں؟ (دیکھو!حضرت عمر (رہ نے کہا کہ تمہارے لیے چھ رہے ہیں، حالا نکہ وہ ایسے آدمی نہیں تھے کہ اصولی طور پر ایسی بات پوچھیں لیکن چول کہ اولیس قرنی کاخاص مقام تھاتو حضرت عمر (رہ نے ان سے پوچھا کہ چھی لکھ دوں تاکہ وہ تمہاری ضرور توں کاخیال رکھے) توانہوں نے فرمایا کہ میں عام لوگوں میں رہوں یہ جھے زیادہ پہندہ ،اس لیے کوئی چھی نہ لکھے، جھے اس کی ضرورت نہیں ہے۔ (اگر آپ چھی لکھ دیں گے تو گور نرصاحب میرے لیے خاص اہتمام کریں گے، تو گویامیں بھی (VIP) ہوجاؤں گا، اور میں (VIP) بنانہیں چاہتا، میں توہاں جاکرعام

لوگوں میں زندگی گزاروں، یہ مجھے زیادہ پیند ہے۔ چنانچہ چھی نہیں کھوائی۔ اب یہ توکوفہ چیٹی اور وہاں رہنے گئے۔ کوفہ والوں کو معلوم نہیں تھاکہ ان کامقام کیاہے۔)

خیر! دوسرے سال حج کے موقع پر کوفہ کے رہنے والوں میں سے ایک بڑا آ دمی حضرت عمر (را) کے یاس آیا،اوراس سے حضرت عمر (را) کی ملاقات ہوئی توحضرت عمر (را) نے اس سے حضرت اویس کے متعلق بوچھاکہ اویس کاکیاحال ہے؟ تواس نے کہا کہ میں نےان کو دیکھاکہ معمولی مکان میں بہت قلیل سامان کے ساتھ رہتے ہیں۔ توحضرت عمران نےاس آدمی سے کہاکہ (اویس کس مقام کے آدمی ہیں؛یہ شہیں معلوم ہے؟) میں نے نبی کریم ( عَلَيْهِ ) كُوفرمات ہوئے سناكہ تمہارے ياس يمن سے آنے والے قافلوں ميں اوليس بن عامر آئیں گے، جن کا تعلق قبیلہ مراد کی شاخ قرن سے ہے اور ان کو برص تھااوران کاوہ برص سوائے ایک روپیہ جتنی جگہ کے اچھاہو گیا،اوران کی مال بھی ہے جن کی یہ بڑی خدمت کرتے ہیں۔اللہ کے یہاں ان کامقام یہ ہے کہ اگروہ اللہ کا نام لے کر کسی بات پر قسم کھالیں ،تواللہ تعالی ان کی قسم بوری کردے۔اور مجھے حضور (علیم)نے فرمایاتھاکہ تم ان سے اپنے ليے دعاءِ مغفرت كراسكوتو كرالينا۔

# شهرت کی زندگی پیند نه کی

(یہ ساری بات حضرت عمر رہے) نے کوفہ کے اس آدمی کوبتائی) چنانچہ یہ آدمی جب جج سے واپس گیاتو حضرت اویس کی خدمت میں اہتمام سے حاضر ہوااور کہا کہ میرے لیے دعاءِ مغفرت کیجیے (حضرت اولیس بھی سوچنے لگے کہ آج تک توبہ آدمی تبھی آیا نہیں،اورآج آیا؛ کیابات ہے) حضرت اولیں نے اس سے کہا کہ ابھی توتم بڑی اونچی جگہ سے حج کرکے آرہے ہو،تم میرے لیے دعاءِ مغفرت کرو(اس لیے کہ حدیث میں بھی آیاہے کہ جوج کرکے آوے،اس سے آپ اپنے لیے دعاءِ مغفرت کی درخواست سیجئے (مشکوۃ، ۱۲۳۳) اور حضور (مَالِينِ اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى كَم الله الله احاجي كي تجهي مغفرت كردے اور حاجي جس كے لیے دعاءِ مغفرت کرے،اس کی تھی مغفرت کردے (شعب الایمان۔۱۱۲) تو حضرت اولیس نے اس آدمی سے کہا کہ آپ بہت اچھی جگہ سے لوٹ کر آرہے ہیں اس لیے آپ میرے لیے دعاءِ مغفرت سیجئے، کیکن اس نے کہا کہ نہیں! آپ پہلے میرے لیے دعاءِ مغفرت سیجئے) تو حضرت اولیں نے کہاکہ کیاوہاں حضرت عمر رہے سے ملاقات ہوئی تھی؟اس نے کہا: جی ہاں (تووہ سمجھ گئے کہ اب توبہ میرا پیچیا حجوارے گانہیں،اس لیے) حضرت اویس نے اس کے لیے دعاءِ مغفرت فرمائی (پھر تواس آدمی نے با قاعدہ پروپیگنڈہ شروع کر دیا کہ اپنی بستی میں ایک الیی شخصیت موجودہے۔اب تک تووہ گمنام رہتے تھے، کسی کوان کا پہتہ نہیں تھا، کیکن اب تو سب لوگوں کو پتہ چل گیا) چنانچہ جب انہوں نے دیکھاکہ لوگوں کو پتہ چل گیاہے تو وہاں سے رخصت ہوکر دوسری جگہ چلے گئے(انہوں نے اس بات کوپیندنہیں کیاکہ اس طرح شہرت کے ساتھ زندگی گزاریں)

مسلم کے حوالہ سے ایک روایت میں یہ بھی ہے کہ کوفہ کے کچھ لوگ حضرت عمر رہے ایک یاس پہنچے،ان میں ایک آدمی وہ بھی تھاجس کو معلوم نہیں تھاکہ حضرت اویس کا کیامقام

ہے۔وہ ان کی ظاہری حالت اور مفلوک الحالی دیکھ کر ان کامذاق اور مخصطا اڑایا کرتا تھا۔جب وہ قافلہ حضرت عمر رہا کے پاس گیاتوان سے ان کاحال بوچھا، تو اس آدمی نے ان کاحال بتایا،اس پر حضرت عمر (رہا کے ان کا مقام بتلایا۔تو پھر اس نے اپنی حالت سے تو بہ کی کہ اب تک ان کامقام معلوم نہ ہونے کی وجہ سے میں توان کا مذاق اُڑایا کرتا تھا۔

#### روایت کا سبق

بہر حال! یہاں پر توبہ بتاناہے کہ دیکھو! نبی کریم (سیلیم) نے حضرت عمر (ہیلیہ) کوان سے دعاءِ مغفرت کی تاکید فرمائی اور حضرت عمر (ہیلیہ) نے دوسروں کو کہا۔اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ جواللہ کے نیک بندے ہوں ان سے ملاقات کرنی چاہیے اوران سے دعا کی درخواست کرنی چاہیے اور جس مقام پروہ آباد ہوں وہاں کے لوگوں کو بھی ان سے واقف کراناچاہیے،اور تاکید بھی کرنی چاہیے تاکہ وہ بھی ان سے فائدہ اُٹھائیں۔

چنانچہ اہل اللہ کے یہاں اس بات کا بھی اہتمام تھا۔ بعض اکابر کے واقعات میں ہے کہ ان کے مریدین اور معتقدین میں سے بعض لوگ جواونچ مقام کے ہوتے تھے اور لوگ ان کے حال سے واقف نہیں ہوتے تھے تولو گوں کوان سے واقف کرنے کے لیے کوئی بات وہ ظاہر کر دیا کرتے تھے۔

## بادشاہوں کاحال بیہ تھا

حضرت خواجہ قطب الدین بختیار کا کی (پیٹ) کاجب انتقال ہواتوانہوں نے وصیت کی کہ میرے جنازہ کی نمازوہ آدمی پڑھائے جس نے کبھی کسی غیر محرم کی طرف نظرنہ کی ہو،اور جس کی عصر کی چارسنتیں کبھی فوت نہ ہوئی ہوں۔ جنازہ لاکرر کھاگیا،اور یہ اعلان کیا گیا کہ حضرت شیخ کی یہ وصیت ہے۔ بڑا مجمع موجود تھا،کوئی آگے نہیں بڑھا۔کئی مرتبہ جب اعلان ہوااورکوئی آگے نہیں بڑھا۔کئی مرتبہ جب اعلان ہوااورکوئی آگے نہیں بڑھاتوسلطان شمس الدین التمش (پیٹ) (ان کامزار قطب مینارے علاقہ میں ہے،حضرت خواجہ قطب الدین بختیارکا کی (پیٹ)کامزار مہرولی میں ہے) آگے بڑھے اور کہا کہ حضرت شیخ نے میرارازلوگوں کے درمیان کھول دیا۔ میں نے زندگی بھر کبھی کسی غیر محرم کی طرف نظر نہیں کی،اور میری عصر کی چارسنتیں کبھی فوت نہیں ہوئی۔اس زمانہ کی طرف نظر نہیں کی،اور میری عصر کی چارسنتیں کبھی فوت نہیں ہوئی۔اس زمانہ کی طرف نظر نہیں گی،اور میری عصر کی چارسنتیں کبھی فوت نہیں ہوئی۔اس زمانہ کی بادشاہوں کا یہ حال تھا۔

# ہم کو بھی دعامیں نہ بھولیو

#### حديث سكس

عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ ( اللهِ ) قَالَ: السَّتَأُذَنْتُ النَّبِيِّ ( اللهِ عَلَيْمُ ) فِي الْعُمْرَةِ، فَأَذِنَ لِيُ، وَقَالَ : لاَ تَنْسَنَا يَاأُنَيَّ مِنْ دُعَائِكِ .

وفى رواية: اَشْرِكْنَا يَاأُخَيَّ فِي دُعَاثِك

ترجمہ: حضرت عمر (راف فرماتے ہیں کہ میں نے نبی کریم (مافیاً) سے عمرہ کے لیے جانے کی اجازت طلب کی، تونبی کریم (مافیاً) نے اجازت دی اور فرمایا کہ اے ہمارے پیارے بھائی! ہم کو بھی دعامیں نہ بھولیو۔

افادات: (۱) یہ بھی آداب میں سے ہے کہ آدمی اگراپنے بڑوں کے ساتھ رہے تو جب کسی کام کے لیے باہر جاناہو توان کی اجازت لے۔ یعنی ان کے سامنے اظہار کرے، اگروہ اجازت دیں توجائے۔

(۲) حضوراکرم (علیم) حضرت عمر (رازیم) سے درخواست کررہے ہیں، چوں کہ وہ بیت اللہ کی زیارت کو جارہے تھے۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ جولوگ بیت اللہ کی زیارت کے لیے جارہے ہوں، یاایسے مقام پر جارہے ہوں جہاں دعاقبول ہوتی ہے توان کی خدمت میں دعاکے لیے درخواست کرنی چاہیے۔ اور یہ بھی کھاہے کہ اگروہ اس کی درخواست منظور کرلے تواس کو بھی چاہیے وہاں اس کے واسطے دعاکرے۔

## بابر کت جگہوں کی زیارت کرنا

اور چوں کہ اس باب کے عنوان میں ایک بات یہ بھی تھی کہ بابرکت جگہوں کی زیارت کے لیے جانا، اسی مناسبت سے یہ آخری روایت لارہے ہیں۔

حدیث ۲۵۳

وعن ابن عمر (الله عن النبي (الله عن النبي (الله عن النبي الله عنه النبي النبي

#### وفى رواية: كان النبي (عَالِيمُ ) يأتى مسجدة بآء كل سبت راكباً وماشياً وكان ابن عمريفعله

مرجمہ: حضرت عبداللہ بن عمر (رر) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (طریق) قباء کی زیارت کے لیے مجھی سواری پر اور مجمہ: حضرت عبداللہ بن عمر روایت پر اور کھی پیدل تشریف لے جایا کرتے تھے۔ اور وہاں جاکر دور کعت ادا فرماتے تھے۔ اور دوسری روایت میں بیہ ہے کہ نبی کریم (طریق) ہر سنیچ کو مسجد قباء سوار ہوکر اور کھی پیدل تشریف لے جاتے تھے۔ اور حضرت ابن عمر کا معمول بھی بیہ تھا۔

افاوات: قباء مسجد نبوی سے کافی دوری پرواقع ہے،اس زمانہ میں تووہ مدینہ سے الگ ایک آبادی اور بستی تھی، آج کل تومدینہ منورہ کابی ایک حصہ ہوگیاہے، لیکن بہر حال وہ دوری پرواقع ہے، پھر بھی نبی کریم (ایک ) وہال بھی سواری پرجاتے تھے اور بھی پیدل تشریف لے جاتے تھے۔اس لیے دونوں طریقے اختیار کرنے چاہئیں۔ اور حضرت عمر (ایک ) کا معمول بیہ تھا کہ ہر پیراور جمعرات کووہاں جاتے تھے(مندابزار،۳۰۳)اوریہ فضیلت بھی ہے کہ جو آدی مسجد قباء جاکر دور کعت نماز پڑھے، تواس کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک مقبول عمرہ کا تواب ماتاہے۔ (المجم الکیر۔۱۵۵۱)

### توجہ نہ دی جائے

اس روایت سے یہ بات ثابت کرناچاہتے ہیں کہ الیم برکت اور فضیلت والی جگہیں جن کی فضیلت حدیث پاک میں آئی ہے، ان کی زیارت کے لیے بھی آدمی کو جانا چاہیے۔چوں کہ ہمارے یہاں سے جولوگ حج وعمرہ کے لیے جاتے ہیں ان کو بھی الیمی جگہوں کی زیارت کا اہتمام کرناچاہیے۔ویسے وہاں ''زیارۃ زیارۃ ''۔کے نام سے موٹر گاڑی والے آواز تودیتے ہی ہیں۔
لیکن بعض لوگ ان کی زیارت کرنے جانے والوں کوروکتے ہیں۔تومیں بتادوں کہ ان کی باتوں
کی طرف توجہ نہ دی جائے۔ایسے مقامات جن کی فضیلت حدیث پاک میں آئی ہے ان کی
زیارت کے لیے بھی آدمی کو جاناچاہیے۔اس روایت کواسی لیے لائے ہیں کہ یہ بھی نبی کریم
(مایٹی) سے ثابت ہے۔اور جن چیزوں کا ثبوت ہے ان کا اہتمام کرناچاہیے۔

#### مدینهٔ منوره میں روزانہ دو عمرے

جببئ کے ہمارے ایک حاجی داودصاحب ہیں وہ مدینہ منورہ میں ہم سے کہنے گئے کہ مکہ کرمہ میں رہتے ہوئے توایک عمرہ کرنے میں دیر بھی لگتی ہے اور محنت بھی زیادہ ہوتی ہے لیکن میں تومدینہ میں رہتے ہوئے روزانہ آسانی سے دو عمروں کا ثواب لیتا ہوں۔ وہ اس طرح سے کہ یہاں فجر کی نماز کے بعداشراق تک توذکر میں بیٹھارہتا ہوں اور اشراق پڑھ لیتا ہوں۔ اور آپ حابت ہیں کہ جو آدمی فجر کی نماز کے بعدا پی جگہ پر بیٹھا رہے اور اللہ کی یاد میں مشغول اور آپر اق پڑھ کراٹھے تواس کوایک عمرہ کا ثواب ملتا ہے۔ اور پھر یہاں سے نکل کر قباء جاتا ہوں اور وہاں دور کعت نماز پڑھ لیتا ہوں۔ اس طرح روزانہ دو عمروں کا ثواب آسا نی سے حاصل کر لیتا ہوں۔

بہر حال!اللہ تعالیٰ نے یہ سب فضیلتیں اور ثوا ب کی بہت آسان آسان شکلیں مہیا کر دی ہیں،اوراللہ کے نیک بندے ہوتے ہیں جوان چیزوں کو حاصل کرنے کا اہتمام بھی کرتے ہیں۔

آج ہم نے اپنی عقلوں اور اپنی سوجھ بوجھ کو دنیا میں ایسالگا رکھا ہے کہ جہاں دوپیسے زیادہ ملتے ہوں وہاں تو ضرور جائیں گے، لیکن ایسے بڑے بڑے ثواب کے معاملہ میں ہم استغناء اور بے پرواہی اختیار کرتے ہیں۔ہم میں اور ہمارے اسلاف میں یہی فرق ہے کہ وہ ان چیزوں کے حریص خے، اور دنیا کی طرف سے بے رغبت سے د رغبت سے اور ہم دنیا کے حریص ہیں اور ان چیزوں کی طرف سے بے رغبت ہیں

الله تبارک و تعالی ہمیں ان کے نقش قدم پر چلائے اور توفیق عطافر مائے۔ ﴿دعا﴾

سُبُحَانَك اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِك وَتَبَارَك اسْمُك وَتَعَالى جَدُّك وَلَا اللَّهُ غَيْرُك.

اے اللہ!ہمارے گناہوں کو معاف فرما،ہماری خطاؤں سے در گذر فرما،اے اللہ!جیسا کہ تیرے حبیب پاک انے تاکید فرمائی، تیرے نیک بندوں کی زیارت اور ہم نشینی اور صحبت اوران کے ساتھ محبت کا تعلق رکھنے کی ہمیں توفیق عطافرما۔اوراے اللہ!ان کی اس محبت کو ہمارے لیے دنیااورآخرت کی کامیابی کا ذریعہ بنا۔اے اللہ!اسی کو ہمارے لیے آخرت میں نجات کا ذریعہ بنا۔اے اللہ!ہمارے بیماروں کو صحت کا ملہ عاجلہ مسترہ عطافرما،اے اللہ!جو مقروض ہیں ان کے قرضوں کی ادائیگی کی شکلیں پیدا فرما،جو پریشان حال ہیں ان کی پریشانیوں کو دور فرما، حاجتمندوں کی حاجتیں پوری فرما۔اے اللہ!تیرے جن بندوں نے ہم حاضرین مجلس سے دعاؤں کی درخواشیں کی ہیں ،سب کی اللہ!تیرے جن بندوں نے ہم حاضرین مجلس سے دعاؤں کی درخواشیں کی ہیں ،سب کی

جائز مرادیں محض اپنے فضل سے پوری فرما۔ اے اللہ! حضور اکرم (علیہ) نے جتنی خیر و بھلائی تجھ سے مانگی وہ سب ہم کواور پوری امت محمدیہ کوعطا فرما۔ اور نبی کریم (علیہ) نے جن شروراور برائیوں سے پناہ چاہی، اے اللہ! ان سے ہماری اور پوری امت محمدیہ کی حفاظت فرما۔ اللہ! ہماری دعاؤں کو محض اپنے فضل وکرم سے قبول فرما۔

وَصَلَّى الله تَعَالَىٰ عَلَىٰ خَيْرِ خَلْقِهِ سَيِّينَا وَمَوْلناً مُحَتَّبٍ وَّاللهِ وَاضْعَابِهِ أَجْمَعِيْن بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمُ الرَّاحِيْن ـ

# فَضُلُ الْحُبِّ فِي الله وَ الْحَبِّ عَلَيْهِ ﴿ عِلْسِ ا ﴾

اللہ کے واسطے آپس میں محبت رکھنے کی فضیلت اوراس کی تاکید



#### جِيلِيلُ الحِيلِ العَيْنِي

ٱلْحَهُلُ لِلّٰهِ أَحْمَلُهُ وَ نَسْتَعِيْنُهُ وَ نَسْتَغَفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوذُبِاللهِ مِنْ شُرُورِ آنَفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَآتِ آخَمَالِنَامَن يَّهُرِهِ الله فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَن يُّضَلِلُهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ وَمَن يُّضَلِلُهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ وَمَن يَّضَلِلُهُ فَلاَ هَادِي لَهُ وَنَشُهَدُانَ سَيِّكَاوَمُولُانَاهُمَ اللهُ وَكُنهُ وَرَسُولُهُ وَنَشُهَدُانَ سَيِّكَاوَمُولُانَاهُمَ اللهُ وَحُكَهُ لا شَرِيْكَ لَهُ وَنَشُهَدُانَ سَيِّكَاوَمُولُانَاهُمَ الله وَلَا الله وَحُكَهُ لا شَرِيْكَ لَهُ وَنَشُهَدُانَ سَيِّكَاوَمُولُونَاهُمُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهِ وَحُلَهُ لا شَرِيْكَ لَهُ وَنَسُولُهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ لَهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

صَلَّى الله و تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَأَضْعَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيماً كَثِيْراً كَثِيْراً وَأَمابعن

أعوذبااللهمن الشيطان الرجيم بسم االله الرحمن الرحيم

هُ كُمَّاكُرَّ سُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِكَّا ءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّا ءُبَيْنَهُمُ (الفتح، آيت٢٩)

وَالَّذِيْنَ تَبَوَّؤُوااللَّاارَوَالْإِيْمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُعِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ ـ (الحشر، آيت ٩)

یہاں باب کاعنوان قائم کیاہے"فضلُ الحبِّ فی اللہ والحیِّ علیه واعلام الرجل من یحبه انه یحبه وماذایقول له اذااعلم "الله کے واسطے آپس میں محبت رکھنے کی فضیلت،اورآدمی کا اس آدمی کوباخبر کرناجس سے وہ اللہ کے واسطے محبت رکھتا ہے۔اوروہ اس کوجواب میں کیا کہے؟اس کواس باب میں بیان کرنا چاہتے ہیں۔اس کی ترغیب بیان کریں گے کہ یہ عمل کرناچاہیے کہ دومومن آپس میں اللہ کی نسبت پرایک دوسرے سے محبت کا تعلق رکھیں۔ اوراگر آپ کوکسی سے اللہ کے واسطے محبت ہے تو آپ کو چاہیے کہ اس کوبتلادیں کہ میں اللہ کی نسبت پرتم سے محبت کرتا ہوں اورجب کوئی آکر کے کہ میں تم سے اللہ کے واسطے محبت رکھاہوں توجس

سے یہ کہا گیاہے وہ اس کوجواب میں کیا کہ ؟ یہ ساری باتیں احادیث کے ذریعہ سے اس باب میں پیش کریں گے۔ پہلے توعلامہ نووی (پینے) نے دوآ بیتیں پیش کی ہیں ۔

### صلح حديبيه

يهلى آيت ہے ﴿ هُمَّةً لَّدَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاءُ بَيْتَهُمْ ﴿ بِي سُورَهُ فَتَحْ كَى آخرى آیت ہے۔ دراصل سورہ فتح صلح حدیبیہ کے بعد نازل ہوئی تھی۔ نبی کریم (علیہ) نے خواب دیکھاکہ آپ اینے صحابہ کے ساتھ مدینہ منورہ سے چلے، احرام باندھا، اور مکہ مکرمہ آکر بیت الله كاطواف كيا، صفاوم وہ كے در ميان سعى كى، اور پھر حلق ياقصر كرواكر احرام كھول ديا۔ نبي كريم (عليمًا) نے اپنايہ خواب حضرات صحابهُ كرام كے سامنے بيان كيا، چول كه حضرات مہاجرین کو مکہ کمرمہ حچوڑ کر مدینہ منورہ آئے ہوئے ایک طویل مدت ہوئی تھی، اور مکہ کی یاد توان کوستاتی ہی رہتی تھی۔جب نبی کریم (علیہ) نے اپنے اس خواب کاان کے سامنے تذکرہ کیا، تو فوراً سب تیار ہو گئے کہ ہم عمرہ کرنے کے لیے جائیں گے۔اور پھر یہ نبی کریم (علیم) کا خواب تھااور نبی کاخواب چوں کہ وحی کا حکم رکھتا ہے،اس لیے ان کو یقین تھا کہ ان شاء اللہ اب یہ چیز ہمیں نصیب ہوگی،اس لیے سب نے ارادہ کرلیااور نبی کریم (عظیم) نے بھی ارادہ فرمالیا۔ کے چھ ذوالقعدہ کے مہینہ میں نبی کریم (مکالیاً) حضراتِ صحابہ کولے کر مدینہ منورہ سے روانہ ہوئے، مقام ذوالحلیفہ سے آپ احرام باندھ کر چلے۔ ادھر مکہ والوں کو پتہ چل گیاکہ حضوراکرم (علیم) حضراتِ صحابہ کو لے کرعمرہ کے ارادہ سے ہی چلے ہیں،ان کو یہ بھی معلوم

تھا کہ عمرہ ہی کے لیے آرہے ہیں، لڑائی کارادہ نہیں ہے، لیکن انہوں نے سوچا کہ یہ لوگ اس طرح اطمینان کے ساتھ آئیں اور عمرہ کرکے چلے جائیں، اس میں ہماری ناک کٹ جائے گی، اور لوگوں کویہ کہنے کا موقع ملے گاکہ یہ لوگ تم پرغالب آگئے، اس لیے مکہ والوں نے یہ طے کیا کہ ہم ان کوکسی بھی حال میں بیت اللہ کی زیارت اور عمرہ کرنے نہیں دیں گے۔ اب قریش نے مکہ مکرمہ کے اطراف میں جو قبائل آباد تھے ان کو جمع کرکے یہ بات دوسرے طریقہ سے پیش کیا کہ یہ لوگ حرم کی حرمت کوختم کرنے کے ارادہ سے مکہ مکرمہ پر حملہ کرنے کے واسطے مدینہ منورہ سے چلے ہیں، اس لیے آپ ہمارا ساتھ دیجئے، ہم سب مل کران کامقابلہ کریں گے۔ اور چوں کہ حرم کی حرمت کا توسب ہی لحاظ کرتے تھے اس لیے انہوں نے بھی کہا کہ یہ تو نہیں ہو سکتا ہے۔ ، اس طرح انہوں نے آپس میں معاہدہ کیا کہ ہم ان کوکسی بھی حال میں مکہ مکرمہ میں داخل ہونے نہیں دیں گے۔

ادھرنی کریم (ﷺ) مدینہ منورہ سے روانہ ہوئے اورآپ نے مکہ مکرمہ کے حالات سے باخبر ہونے کے واسطے پہلے سے اپنے آدمی بھی آگے بھیج دیئے۔ مکہ والوں نے جب مسلمانوں کومکہ مکرمہ میں داخل نہ ہونے دینے کافیصلہ کیاتو حضرت خالد بن ولید -جواس وقت تک اسلام نہیں لائے تھے۔ کی سرکردگی میں گھوڑے سواروں کاپورا دستہ اس بات کے لیے مقرر کیا گیا کہ راستہ ہی میں جاکران کوروکاجائے۔وہ اِدھرسے روانہ ہوئے۔نبی کریم (ﷺ) نے جن کو بھیجاتھا انہوں نے آکر آپ کواطلاع دی کہ وہاں تو یہ صورتِ حال ہے، تونبی کریم (ﷺ) نے حضراتِ صحابہ سے اس سلسلہ میں مشورہ کیا کہ اب کیا کرنا چاہیے۔ حضوراکرم (ﷺ) نے حضراتِ صحابہ سے اس سلسلہ میں مشورہ کیا کہ اب کیا کرنا چاہیے۔ حضوراکرم (ﷺ)

خوداپنایہ عندیہ ظاہر کیا کہ کیاہم ایسانہ کریں کہ مکہ مکرمہ کے اطراف کے جو لوگ مکہ والوں کاساتھ دینے کے واسطے وہاں پہنچے ہوئے ہیں ان کے علاقے تولڑنے والے مردوں سے خالی ہو چکے ہوں گے،اس لیے ہم ان کے علاقوں میں جاکران کے گھروں پر حملہ کریں تووہ لوگ مکہ والوں کاساتھ حیوڑ کر یہاں آنے پر مجبور ہوجائیں گے،اس طرح ہم مکہ والوں کے کشکر کی طاقت کوتوڑدیں گے۔اس وقت حضرت ابو بکر رہے نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! آپ اور ہم تواپنا یہ ارادہ ظاہر کرکے مدینہ منورہ سے چلے ہیں کہ ہم لڑنے کے لیے نہیں بلکہ بیت الله کی زیارت کے واسطہ چلے ہیں، اس لیے ہم اپنے اسی ارادہ سے آگے بڑھیں، ابھی اپنے ارادے میں کوئی تبدیلی نہ کریں،راستہ میں کوئی ہمیں روکے گا اور مقابلہ کی نوبت آئے گی تود کیھ لیاجائے گا۔ نبی کریم (منافظ) نے فرمایا: ٹھیک ہے۔اس طرح آپ روانہ ہوئے۔جب آپ مقام حدیبیه میں پہنچ ("حدیبیہ"جدہ سے مکہ کرمہ جاتے ہوئے راستہ میں پڑتاہے، جس کو آج کل 'دشمسیہ''کہاجاتاہے،اس کا کچھ حصہ حدودِ حرم میں ہے اور کچھ حصہ حدود حرم سے باہر ہے) تووہاں نبی کریم (علیہ) کی اونٹنی بیٹھ گئی، آپ (علیہ) نے وہیں پڑاؤڈالا۔ لوگ کہنے لگے "خَلاَّتِ الْقَصْوَآءُ خَلاَّتِ الْقَصْوَآءُ "حضور كي اونٹني بيٹھ گئي، تو حضور اللَّيْمِ الله بيٹھنااس كاشيوه نہيں ہے" حَبَسَهَا حَابِسُ الْفِيْلِ" بلكه جس ذات نے ہاتھى والول كے اشكر كوحرم ميں چہنچنے سے رو کا تھا، اسی نے اس کو بھی آگے بڑھنے سے رو کا ہے۔ پھر آپ نے فرمایا کہ قریش اگر حرم کی حرمت کوباقی رکھنے کے لیے آج مجھ سے کوئی معاہدہ کرناچاہیں گے تومیں ان کی ساری شرطیں منظور کرکے ان کے ساتھ معاہدہ کروں گا۔ پہلے آپ نے آدمی بھیجا، اس کے

بعد حضور الله نے حضرت عمر (الله ) کو منتخب فرمایا کہ اے عمر! آپ جائے۔ تو حضرت عمر (الله ) خوص کیا کہ اے اللہ کے رسول! آپ کو تو معلوم ہے کہ مکہ والوں کو میرے ساتھ کیسی عداوت ہے اور میرے خاندان کے زیادہ لوگ بھی وہاں نہیں ہیں جو میری حمایت کریں۔ آپ حضرت عثمان (الله ) کو بھیجیں ،ان کے خاندان کے بہت سارے لوگ وہاں ہیں ۔ چنا نچہ حضور (الله ) نے حضرت عثمان (الله ) کو بھیجا کہ ان کو جاکر کہیں کہ ہم لڑنے کے واسطہ نہیں آک ہیں ، بلکہ بیت اللہ کی زیارت کے لیے آئے ہیں، ہماراراستہ چھوڑدو، ہم زیارت کرکے واپس لوٹ جائیں گے۔ اور وہاں جو لوگ اسلام لا چکے ہیں لیکن کمزوری کی وجہ سے ہجرت نہیں کریائے ہیں ان کو بھی بتلادو کہ ان شاء اللہ عنقریب اللہ تعالی تمہارے لیے کشادگی کی صور تیں پیدافر مائیں گے۔ یہ دونوں پیغام الگ الگ کہلوائے۔

حضرت عثمان (ﷺ جب یہاں سے چلے تو کمہ کرمہ میں یہ خبر پہنچ گئی تھی کہ عثمان آرہے ہیں توان کے خاندان کے لوگ بڑی تعداد میں ان کے استقبال کے لیے آئے اوران کواپنے ساتھ لے گئے کہ آپ جس کام کے لیے آئے ہیں وہ اطمینان سے کیجئے، آپ کابال بھی کوئی بیانہیں کرسکتا۔ چنانچہ مکہ کرمہ پہنچ کرانہوں نے نبی کریم (گالیہ) کا پیغام سردارانِ مکہ کو پہنچادیا۔ جب یہ کام ہوگیا توان کے خاندان کے لوگوں نے کہاکہ آپ تو یہاں آئی گئے ہیں، آپ بیت اللہ کاطواف کرکے عمرہ کرلیجئے۔ حضرت عثمان (ﷺ) نے جواب میں کہاکہ یہ کیسے ہوسکتاہے کہ اللہ کے رسول کو تو ہہاں روکاجائے اور اکیلا عثمان بیہاں طواف کرلے؟ یہ ناممکن ہوئی کہ ہم نے ان کی بات ہے۔ ان کے اس جواب پران کے خاندان والوں کو بھی ناراضگی ہوئی کہ ہم نے ان کی

ا تنی ساری حمایت کی اور یہ توانہیں کا کلمہ پڑھتے ہیں۔ انہوں نے ان کوروک لیااورواپس جانے نہیں دیا۔جب ان کی واپسی میں دیر ہوئی تو یہاں مسلمانوں کے کشکر میں ہے مشہورہو گیا کہ حضرت عثمان (الله)شہید کردئے گئے۔اس پر نبی کریم (الله الله عثمان (الله عثمان الله عثمان ا حضراتِ صحابہ سے بیعت کی کہ ہم عثمان کے خون کابدلہ لیں گے،اسی بیعت پراللہ تعالیٰ کی طرف سے ان حضراتِ صحابہ کو اللہ کی خوشنودی اور رضامندی کاپروانہ دیا گیا ﴿لَقَدُوحِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْيُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ ﴾ (الفَّحَنه) الله تعالى راضى هو گياان ايمان والول سے جو آپ ك ہاتھ پر درخت کے نیچے بیعت کررہے تھے۔اسی بیعت کو "بیعت رضوان" کہا جاتاہے، یعنی وہ بیعت جس پراللہ تعالیٰ کی طرف سے رضامندی وخوشنودی کا پروانہ دیا گیا۔اب یہ بات بھی وہاں بینچ گئی۔ پھر حضور (ملیلی ) نے دوسرے آدمی بھیجے اور وہاں سے بھی کچھ لوگ آئے اور پھراخیر میں ان کی طرف سے صلح کی گفتگو کرنے کے لیے سہیل بن عمروآئے،اوردس سال کے لیے صلح ہوئی کہ ہم آپس میں لڑائی نہیں کریں گے۔اس صلح میں بہت ساری شرطیں تھیں ان میں سے پہلی شرط یہ تھی کہ اس سال ہم آپ کو عمرہ اور بیت اللہ کی زیارت کرنے نہیں دیں گے، ابھی تووایس جانا پڑے گا، آئندہ سال اسی مہینہ میں آیئے، تین روزیہاں قیام سیجئے گا،اوراپنے ساتھ کوئی ہتھیار نہیں لائیں گے سوائے ایک ایک تلوار کے اوروہ بھی میان میں ہونی چاہیے۔ دوسری شرط یہ بھی تھی کہ اگریہاں سے کوئی آدمی آپ کے یہاں آجائے گاتو اس کوواپس کرنا پڑے گا،اورآپ کاکوئی آدمی یہاں آئے گاتوہم واپس نہیں کریں گے اور دوسرے قبائل کو اختیارہے کہ اس صلح میں جوجس کا ساتھ دیناچاہے دے۔خیر!اس طرح

کی اور بھی شرطیں تھیں اور بیہ شرطیں ایسی تھیں جن کو قبول کرنے کے لیے آدمی کی طبیعت آمادہ نہ ہو۔نبی کریم (علیہ) نے جب یہ معاملہ حضراتِ صحابہ کے سامنے پیش کیاتو حضرت عمر الله عرض کرنے لگے کہ اے اللہ کے رسول!ہم الله کے راستہ میں جہاد کرتے ہوئے اگر شہید ہو گئے تو کیا جنت میں نہیں جائیں گے؟ آپ نے فرمایا کہ ضرور جاؤگ تو کہنے لگے کہ پھر ہم اتنادب کر کیوں صلح کریں ؟ آپ( مالیا کے فرمایا کہ میں اللہ کار سول ہوں ،اوراللہ کے تھم کے خلاف کوئی کام نہیں کر تا۔ بہر حال!ان شر ائط کو قبول کرنااور واپس لوٹنامسلمانوں پر بڑاشاق گذرا، سب ایک ہی بات پر تیار تھے کہ ہم لڑ لیں گے، لیکن ایسی صلح کرنے کے لیے ہم تیار نہیں ہیں ۔لیکن نبی کریم (علیہ) کی ہدایت کے سامنے اپنی طبیعت کے خلاف اور جوشِ غضب کے باوجود سب نے آپ (علیم) کی بات مان لی۔ یہ حضراتِ صحابہ کی بڑی آزماکش تھی لیکن وہ حضرات اس آزمائش میں بوری کامیابی سے پار نکلے، کسی ایک نے بھی حضور (اٹایٹا) کے تھم کی خلاف ورزی نہیں گی۔

جب صلح نامہ کھوایاجارہاتھااس میں یہ جملہ کھاتھاکہ یہ وہ صلح نامہ ہے جو محمد رسول اللہ نے قریش مکہ سے کیاہے۔حضور( اللہ) نے اس صلح نامہ کے الفاظ میں اپنے نام مبارک کے ساتھ لفظ "رسول اللہ" کھوایاتھا۔توقریش کی طرف سے جو سہیل بن عمرو آئے تھے انہوں نے کہا کہ لفظ رسول اللہ کاٹ دو،اس کے بجائے محمد بن عبداللہ کھو۔اس لیے کہ اگرہم آپ کو اللہ کارسول مانتے تو پھر کوئی جھگڑاہی نہیں تھا۔لکھنے کا کام حضرت علی طلی ( اللہ کارہے تھے،حضور اللہ کانے ان سے کہا کہ اے علی!لفظ رسول اللہ مٹادو۔حضرت علی علی ( اللہ مٹادو۔حضرت علی اللہ مٹادو۔ حضرت علی اللہ مٹادو۔حضرت علی اللہ مٹادو۔

ویسے قرآنِ پاک میں عام طور پرجہاں آپ ( گانی کا تذکرہ آتا ہے وہاں آپ کو لقب اور صفت کے ساتھ خطاب کیاجاتا ہے جیسے ﴿ یَا تُجُاالدَّی یَا تَجَاالرَّسُولُ ۔ یا تُجَا الْہُوّقِلُ ۔ یا تُجَاالہُدّ وَ اللّٰہ اللّٰہ وَ اللّٰ اللّٰہ وَ

#### حضرات صحابه کی خوبیاں

اور حضراتِ صحابہ جنہوں نے اس آزمائش کے موقع کے پر بھی نبی کریم (ﷺ) کی اطاعت و فرما نبر داری کواپنے ہاتھ سے نہیں چھوڑا، حالانکہ پورا صلح نامہ ان کے جذبات کے خلاف تھا، پھر بھی انہوں نے نبی کریم (ﷺ) کی پوری اطاعت و فرما نبر داری کی، اور چول کہ آپ (ﷺ) کے جلاف تھا، پھر بھی انہوں نے نبی کریم (ﷺ) کی پوری اطاعت و فرما نبر داری کی، اور چول کہ آپ (ﷺ) اپنے پیچھے جہال قرآنِ پاک کو چھوڑ کر جارہے ہیں، وہیں حضراتِ صحابہ کی تربیت کی ہوئی پوری ایک جماعت کو امت کے لیے نمونہ بناکر چھوڑ کر جارہے تھے، اس لیے اس موقع پر باری تعالیٰ نے ان کی خوبیال بھی بیان فرمائیں کہ محمد (ﷺ) اللہ کے رسول ہیں اور آپ کے ساتھ جوایمان والے ہیں ذوبیال بھی بیان فرمائیں کہ خوبیان کی ہے وہ دراصل اس باب سے تعلق رکھتی ہے۔ کہ ان کے ساتھ جورفقاء ہیں)وہ کافروں کے اوپر سخت ہیں اور آپس میں بڑے مہربان اور محبت رکھنے والے ہیں۔

اور کفار پر سختی کا مطلب یہ نہیں ہے کہ وہ ہمیشہ سختی کرتے تھے،بلکہ جہاں اللہ تعالیٰ نے ان کے ساتھ سختی کرنے کا حکم دیاہے،وہاں ان کی رشتہ داری اوردوستی در میان میں حائل نہیں ہوتی،اس وقت اللہ تعالیٰ کے حکم کے مطابق بڑی سے بڑی سختی کرنے کے لیے تیار ہیں، بلکہ ان کی گردن کا شخ کے لیے تیار ہیں لیکن جہاں اللہ تعالیٰ نے ان کے ساتھ حسن سلوک کا حکم دیا،وہاں اسی کے مطابق عمل کرتے ہیں۔

اس باب میں علامہ نووی (ﷺ) اسی چیزکو بیان کرناچاہتے ہیں کہ اہل ایمان کو بھی چاہیے کہ اللہ کی نسبت پر آپس میں محبت اور مہربانی کامعاملہ کریں جیسا حضراتِ صحابہ کرام (ﷺ)کاامتیازی وصف تھا۔ حضرات صحابہ کے آپس میں اللہ کی نسبت پر محبت کے جو تعلقات تھے،اس کو بتلاناچاہتے ہیں کہ یہ وہ چیز ہے جواللہ تعالیٰ کے یہاں پسندیدہ ہے، اسی لیے اللہ تعالیٰ نے جہاں حضرات صحابہ کی خوبیاں بیان کیں وہاں سب سے پہلی خوبی یہ بیان کی۔

#### انصار کی مہاجرین سے للد محبت

دوسری آیت پیش کی ہے: ﴿وَالَّذِینَ تَبَوَّوُوااللَّارَوَالإِیْمَانَ مِن قَبْلِهِهُ یُوبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَیْهِهُ ﴾

(الحشر آیت و) یہ سورہ حشرکی آیت کا ایک کلڑا ہے۔ ''مالِ فی '' یعنی وہ مال جو دشمنوں کے پاس سے بغیر جنگ کے حاصل ہو تاہے اس کے حق دارکون لوگ ہیں،ان کو اس سورت میں بیان فرمایا ہے۔ اس سے پہلی آیت میں ہے ﴿لِلْفُقَرَاءُ الْمُهَاجِرِیْنَ الَّذِینَ أُخْوِجُوامِن دِیْارِهِهُ وَأَمُوالِهِهُ ﴾

فرمایا ہے۔ اس سے پہلی آیت میں ہے ﴿لِلْفُقَرَاءُ الْمُهَاجِرِیْنَ الَّذِینَ أُخْوِجُوامِن دِیْارِهِهُ وَأَمُوالِهِهُ ﴾

کا اس آیت ﴿وَالَّذِینَ تَبَوَّوُوااللَّاارَ ﴾ میں تذکرہ ہے، جس میں انصارکاذکر ہے۔ وہ لوگ جنہوں نے کھکانہ بنایا مدینہ منورہ کوجو دارالاسلام ہے۔ یہاں دارسے مراد دارالہجرت یا دارالاسلام ہے۔ اس کیے کہ اسلام کاسب سے پہلام کز مدینہ منورہ ہی ہے، اس کویہ شرف حاصل ہے کہ اللّٰہ تعالیٰ نے اس کوبغیر جنگ کے اسلام کا مرکز بنایا اور پھر وہیں سے دوسرے تمام علاقے فی اللّٰہ تعالیٰ نے اس کوبغیر جنگ کے اسلام کا مرکز بنایا اور پھر وہیں سے دوسرے تمام علاقے فی ہوئے۔ توجنہوں نے ٹھکانہ بنایا مدینہ منورہ کوجو دارالاسلام ہے۔

﴿وَالإِنْمَانَ﴾ اور جنہوں نے ایمان کو بھی ٹھکانہ بنایا، گویا ایمان لائے ﴿وَمِن قَبْلِهِمْ﴾ مہاجرین کے مکہ مکرمہ سے مدینہ منورہ آنے سے پہلے۔ گویاانصار مدینہ منورہ میں پہلے ہی سے آبادہیں اوران کے آباء واجدادیہاں آکر اسی لیے آبادہوئے تھے کہ انہوں نے اگلی کتابوں میں یہ پڑھاتھا کہ نبی آخرالزمان ہجرت کرکے اسی جگہ آنے والے ہیں، اسی لیے وہ یہاں آکر بسے تھے کہ ان کویاان کی اولاد کواللہ تعالی ایمان لانے کی سعادت دے۔ توان کی ایک خوبی تویہ تھی کہ انہوں نے مدینہ منورہ کواپناٹھکانہ بنایا، اسلام کو اپنے دل کے اندرجمایا۔

اور تیسری خوبی بیہ بتلائی ہے ﴿ يُعِبُّونَ مَنْ هَاجَرَإِلَيْهِمُ ﴾ جولوگ مکه مکرمہ سے ہجرت کر کے ان کے یاس پہنچے،ان کے ساتھ وہ محبت کرتے ہیں۔ورنہ دنیاکا دستور توبیہ ہے کہ کوئی آدمی کسی جگہ سے آکر کسی اورآبادی میں رہتاہے تواس کے ساتھ وہ معاملہ نہیں کیا جاتا جو اپنے آدمیوں کے ساتھ کرتے ہیں۔اجنبی کو اجنبی ہی کہاجاتاہے، اوروہ پرایاہی سمجھا جاتا ہے، چاہے اس کی دوتین نسلیں گذر جائیں۔لیکن حضراتِ انصار نے حضراتِ مہاجرین کے ساتھ محبت کاوہ سلوک کیا کہ ان کواپنے گھروں میں جگہ دی، ان کا سارا خرچہ برداشت کیا،مال میں ان کواپنے ساتھ شریک کیا۔ نبی کریم (ملکیہ) کے پاس جاکر انہوں نے درخواسیں پیش کیں۔ ایک ایک مہاجری کواپنے پاس رکھنے کے لیے انصارآ پس میں جھڑتے تھے۔ہرایک بیہ چاہتا تھا کہ اس کومیرے یہاں تھہرایا جائے۔اوراس کے لیے نبی کریم (عظیم) نے با قاعدہ قرعہ اندازی فرمائی،اوراس میں جس کا نام نکلا اس کے یہاں اس کو تھہرایا گیا۔ گویاان کایہ ایسا وصف ہے کہ اس زمانہ سے لے کر آج تک کوئی بھی اس کانمونہ پیش نہیں کر سکا ﴿ يُحِبُّونَ مَنْ

ھَاجَرَ إِلَيْهِهُ اَن كَى بِهِ مُحِبَ جُوحِفرات مهاجرين كے ساتھ تھى وہ الله كى نسبت پر تھى،اس ليے اس آيت كو يہاں پرلائے ہیں۔

# ایمانی حلاوت کے تنین اعمال

#### حدیث ۲۵۵

عن أنس (﴿ عنِ النَّبِيِ ( اللَّهِ عَالَ: قَلاَتُ مَن كُنَّ فِيْهِ وَجَدَيهِ فَ عَلاَوَةَ الْإِيْمَانِ، أَن يَّكُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَكَ اللَّهِ عَن أَن النَّهُ وَرَسُولُهُ أَكَ اللَّهِ عَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَكَ اللَّهِ مِنْهُ لَكُورَ مَا اللَّهُ مِنْهُ لَكُورَ مَا اللَّهُ مِنْهُ لَكُورَ اللَّهُ مِنْهُ لَكُورُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ مِنْهُ لَكُونُ اللَّهُ مِنْهُ لَكُورُ اللَّهُ مِنْهُ لَكُورُ اللَّهُ مِنْهُ لَكُورُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ مِنْهُ لَكُورُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ مِنْهُ لَكُورُ اللَّهُ مِنْهُ اللّهُ مِنْهُ لَكُورُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ مِنْهُ لَكُورُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ مِنْهُ لَكُورُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّلَّ لَهُ مُنْ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّالِكُولُولُهُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلَّاللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ مُنْ الللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ

مرجمہ: حضرت انس (ﷺ) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (ﷺ) نے ارشاد فرمایا کہ جس آدمی کے اندر تین باتیں ہوں گی،وہ ایمان کی حلاوت کو محسوس کرے گا۔ اللہ تعالی اوراس کے رسول اس کے نزدیک ان دونوں کے ماسواسے زیادہ محبوب ہوجائیں ۔ اورآدمی کسی دوسرے شخص سے محض اللہ کے لیے محبت کرے۔اوراللہ تعالی نے جب اس کو کفرسے نجات دی تو پھر اس میں لوٹے کوابیائی ناپیند کرے جیسا کہ آگ میں ڈالے جانے کوناپیند کرتاہے۔

افادات: "ایمان کی حلاوت" سے کیامرادہے؟ توعام طورپراس حدیث کی شرح کرنے والے علاء فرماتے ہیں کہ اس سے حلاوتِ معنوی مرادہے۔ اس لیے کہ ایمان کھانے پینے کی محسوس چیز نہیں ہے جس کی مطاس اور شیرینی کوکوئی آدمی حسی طور پر محسوس کرے۔ بلکہ یہ ایک معنوی وصف ہے۔ گویاجس کے دل کے اندرایمان سرایت کرجائے گاتووہ اللہ تعالیٰ کی

اطاعت کی بجاآوری میں لذت محسوس کرے گا۔ استلذاذبالطاعات یعنی اللہ تعالیٰ کی عباد تیں کرکے اس کومزہ آئے گا۔اوردین پر عمل کرنا بڑا مشقت کاکام ہے لیکن جس آدمی کے دل میں ایمان گھر کرجاتاہے اور یہ تینوں باتیں پائی جاتی ہیں اس کے لیے ایمان کے نتیجہ میں جواحکام دئے گئے ہیں ان پر عمل کرنا مشکل اوردشوار نہیں رہتا، بلکہ اس میں اس کومزہ آتا ہے۔

بھائی! سردی کے موسم میں آخری رات میں جلدی اُٹھ کر نماز پڑھنا، گرمی کے زمانہ میں سخت گرمی میں روزے رکھنا، یہ کوئی آسان کام نہیں ہے، لیکن جن کے دل میں ایمان گھر کیا ہوا ہوتا ہے ان کواس میں مزہ آتا ہے، ان تکلیفوں کوبرداشت کرنے میں وہ لوگ لطف محسوس کرتے ہیں؛ اسی کوائیان کی حلاوت سے تعبیر کیا گیا ہے۔ گویا ایک قسم کی مٹھاس محسوس کررہے ہیں۔

اورابن ابی الجمرہ جنہوں نے بخاری شریف کی منتخب احادیث کی تشریح کی ہے اور ان کی وہ کتاب 'نہؤیجةُ الدُّفُوْس' کے نام سے دوجلدوں میں چھپ چکی ہے اس میں وہ فرماتے ہیں کہ یہاں مٹھاس سے حسی مٹھاس مرادہ یعنی جیسے ہم کوئی ملیٹھی چیز کھاتے اوراس کی شیرینی محسوس کرتے ہیںاسی طرح جن کے دل میں یہ تینوں باتیں پائی جاتی ہیں، واقعہ یہ ہے کہ ان کوحس طور پر بھی ایمان کی مٹھاس کا احساس ہوتا ہے۔ اور یہ وہ چیز ہے جوبیان نہیں کی جاسکتی۔ جو آدمی اس مقام پر پہنچتاہے وہی اس کو محسوس کرسکتا ہے، اس لیے جو وہاں تک خاسمی بہنچاہے اس کوچاہیے کہ جو محسوس کرسکتا ہے، اس لیے جو وہاں تک خاسمیں بہنچاہے اس کوچاہیے کہ جو محسوس کر سکتا ہے، اس لیے جو وہاں تک خاسمین بہنچاہے اس کوچاہیے کہ جو محسوس کر سکتا ہے، اس لیے جو وہاں تک خاسمین

#### لذتِ این باده سنه یابی بحندا تانه چشی

یہ جام ایساہے کہ اس کالطف اوراس کی لذت اسی کوحاصل ہوتی ہے جواس کو چکھتا ہے اس لیے جن کو محسو س ہوتاہے اوروہ کہتے ہیں تو اس کومان لیناچاہیے۔

بہر حال! نبی کریم (علیہ) فرماتے ہیں جن میں تین باتیں ہوں وہ اپنے اندر ایمان کی مھاس محسوس کرے گا۔ پہلی بات ہے اللہ تعالی اوراس کے رسول اس کے نزدیک ان دونوں کے ماسوا سب سے زیادہ محبوب ہوجائیں۔اصل الاصول تواللہ تعالی کی محبت ہے، اور مخلوق میں اللہ تعالی سے سب سے زیادہ قریب اوراس کی صفات اور شئون کامظہر نبی کریم (علیہ) کی ذاتِ بابر کات ہے،اس لیے اللہ کی محبت کے نتیجہ میں حضور (علیہ) کے ساتھ بھی اسی طرح کی محبت ہوگا۔ پھر جو جتنا اللہ تعالی سے قریب ہوگا، اللہ کے صالحین اور مقرب بندوں کی محبت کی محبت ہوگا۔ پھر جو جتنا اللہ تعالی سے قریب ہوگا، اللہ کے صالحین اور مقرب بندوں کی محبت کی محبت ہوگا۔ ورنہ اصل محبت تو اللہ تعالیٰ ہی کی ہے۔

اورآدمی کسی دوسرے شخص سے محض اللہ کے لیے محبت کرے۔اس روایت کو یہاں تواسی مناسبت سے لائے ہیں کہ اللہ کے واسطے کسی سے محبت کرنا وہ چیزہے جس پر اللہ تعالیٰ ایمان کی حلاوت نصیب کرتے ہیں۔

تر مذی شریف کی ایک روایت میں ہے نبی کریم (الله علی الله ومَنَعَ الله ومَنَعَ الله ومَنَعَ الله ومَنَعَ الله وأَحَبَ الله وأَبْعَضَ الله فَقَدِاسْتَكُمَلَ إِنْمَانَهُ "جس نے کچھ دیا تو الله کے واسطے دیا، اور نہیں دیاتو الله کے واسطے۔ کسی سے محبت کی تواللہ کی وجہ سے کی، اور کسی سے عداوت اور دشمنی رکھی

تواللہ کے واسطے رکھی؛ تواس نے اپنے ایمان کو مکمل کرلیا۔ اور حقیقت بھی یہی ہے کہ جو کامل الایمان ہوتاہے اس کے سارے تعلقات اور ہرکام اپنے نفس کے لیے نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کے لیے ہوتے ہیں۔ اسی لیے علاء نے لکھاہے کہ وہ ماں باپ کے، بیوی بچوں کے، اعزاء وا قرباء اور دوسرے لوگوں کے حقوق اداکر تا ہے تواس لیے نہیں کہ وہ ماں باپ ہیں بلکہ اللہ تعالیٰ نے ان کے حقوق کی ادائیگی کا حکم دیا ہے، گویا پنے نفس کے نقاضہ کی وجہ سے نہیں کر تابلکہ اللہ تعالیٰ کے حکم کی وجہ سے کرتا ہے۔ اس کے نزدیک ساری دنیاسے تعلقات کی بنیاد اللہ تعالیٰ کی ذات ہوتی ہے، اللہ تعالیٰ سے جب محبت ہوگی تووہ آدمی ایمان کی مشاس کو محسوس کرے گا۔

اور الله تعالی نے جب اس کو کفرسے نجات دی تو پھر کفر میں دوباہ لوٹے کو ایبا ہی ناپیند کرے جیباکہ آگ میں ڈالے جانے کوناپیند کر تاہے۔ چوں کہ اس زمانہ میں لوگ کفر سے ہی اسلام میں داخل ہوتے تھے، تو گویاجب الله تعالیٰ نے اس کو کفرسے نجات دے کر اسلام لانے کی سعادت عطافر مائی، تو دوبارہ کفر میں لوٹے کووہ اتناہی برا سمجھتا ہے جیباآگ میں ڈالے جانے کوبرا سمجھتا ہے۔ یعنی دوبارہ کفر کی طرف لوٹے کو کمبھی تیار نہیں ہوتا۔

جس میں یہ تین باتیں ہوں گی نبی کریم (عظیہ) فرماتے ہیں کہ وہ آدمی ایمان کی حلاوت کو محسو س کرے گا۔اوراس کے لیے اللہ تعالیٰ کی طاعات کی بجاآوری اور اللہ تعالیٰ کے احکام کو پوراکرنابہت آسان ہو گابلکہ اس میں اس کولطف اور مزہ آئے گا۔

# فَضُلُ الْحُبِّ فِي الله وَ الْحَبِّ عَلَيْهِ ﴿ عِلس ٢ ﴾

اللہ کے واسطے آپس میں محبت رکھنے کی فضیلت اوراس کی تاکید



#### بِلِيْلِيْلِ التِّحِرِ <del>الْحِثَّمَ</del> الْعَلَيْلِ التَّحِرِ الْحِثْمَ الْعَلَيْلِ الْعَلَيْلِ الْعَلَيْلِ الْعَلِي

باب کاعنوان تھاکہ اللہ کے واسطے آپس میں جو تعلق اور محبت قائم کی جاتی ہے اس کی کیا فضیلت ہے ؟اسی سلسلہ میں یہ روایت لائے ہیں۔

### عرش کے سانے میں سات آدمی

#### حدیث ۲۷۳

عنُ أَبِه هريرةَ (﴿ عَنِ النَّبِيِ اقَالَ: سَبُعَةٌ يُظِلُّهُمُ الله فِي ظِلِّهِ يَوْمَ لاَظِلَّ إِلاَّ ظِلْهُ رَامَامٌ عَادِلَ وَهَابٌ نَشَأَفِي عِنَ أَبِهِ هريرةَ (﴿ عَلَيُهِ عَلَيْهِ وَرَجُلُ وَمَابٌ نَشَأَفِي عِبَادَةِ الله وَرَجُلُ قَلَيْهِ وَرَجُلُ وَعَنَهُ عَلَيْهِ وَرَجُلُ وَعَنَهُ الله وَرَجُلُ وَعَنَهُ الله وَرَجُلُ تَصَلَّقَ بِصَلَقَةٍ فَأَخْفَاهَا، حَتَّى لاَ تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ امْرَأَةٌ ذَاكُ حُسُنٍ وَبَمَالٍ فَقَالَ إِنِّي أَخَافُ الله وَرَجُلُ تَصَلَّقَ بِصَلَقَةٍ فَأَخْفَاهَا، حَتَّى لاَ تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ المَن وَرَجُلٌ ذَكُو الله خَالِيًا فَفَاضَتُ عَيْنَاكُ (متفق عليه)

تر جمعہ: حضرت ابوہریرہ (ریالی نبی کریم (ریالی ایٹ سائے میں اس دن جگہ دیں گے جب اللہ کے سائے کے سائے کے سائے آدمی وہ ہیں جن کواللہ تبارک و تعالی اپنے سائے میں اس دن جگہ دیں گے جب اللہ کے سائے کے علاوہ اور کوئی سایہ نہیں ہوگا۔ایک وہ حکمران جو عدل وانصاف سے کام لے۔ دوسرا وہ نوجوان جس کی نشوونما ہی اللہ تعالی کی عبادت میں ہوئی ہو۔ تیسراوہ آدمی جس کادل مسجد کے اندراٹکاہواہو۔اورایسے دو آدمی جنہوں نے آپس میں اللہ کے واسطے محبت کی،اسی کی خاطر آپس میں ملے اوراسی کی خاطر جدا ہوئے۔اوروہ آدمی جس کو کسی حسن وجمال والی عورت نے برائی وبدکاری کی دعوت دی تواس نے کہا کہ میں اللہ تعالی سے ڈرتاہوں۔اوروہ آدمی جس نے کوئی صدقہ کسی غریب کودیااورایسا چھیا کردیا کہ اس کے میں اللہ تعالی سے ڈرتاہوں۔اوروہ آدمی جس نے کوئی صدقہ کسی غریب کودیااورایسا چھیا کردیا کہ اس کے میں اللہ تعالی سے ڈرتاہوں۔اوروہ آدمی جس نے کوئی صدقہ کسی غریب کودیااورایسا چھیا کردیا کہ اس کے

بائیں ہاتھ کو بھی پتہ نہیں چلا کہ دائیں ہاتھ نے کیا دیا ہے۔اوروہ آدمی جس نے تنہائی میں اللہ تعالیٰ کو یاد کیا اوراس کی آنکھیں ڈبڈبا گئیں اور آنسو آگئے۔

#### سابی سے کیامرادہ؟

افادات: قیامت کادن بڑاسخت اور تکلیف دہ دن ہے۔ ترمذی شریف کی روایت میں ہے کہ سورج دویاو تین میل کی دوری پر ہو گااور گرمی کی وجہ سے لوگ اپنے اپنے گناہوں کے مطابق پسینہ میں ڈوبے ہوئے ہوں گے، کوئی گخنوں تک، کوئی گھٹنوں تک، کوئی کمرتک، کوئی گلے تک، کوئی کان تک اور کوئی اپنے پسینہ میں تیررہاہو گا۔اس دن کچھ لوگ وہ ہوں گے جن کواللہ تعالی ایک خاص ٹھٹڈک میں گویااپٹی چھاؤں میں جگہ دیں گے۔ اب یہاں اللہ کے سائے سے کیامراد ہے؟ایک قول یہ ہے کہ ان کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی طرف سے خصوصی توجہ اور عنایت کاالیامعاملہ کیاجائے گاجس کی وجہ سے اس دن کی تیش اور حرارت سے وہ محفوظ رہیں گے، گویاایر کنڈیشن میں ہوں گے۔ بعض لوگوں نے دوسری روایتوں کے پیش نظر اللہ کے عرش کاسابی مراد لیا ہے کہ ان کو اللہ تعالیٰ کے عرش کے سائے میں جگہ دی جائے گ

#### المام عادل عام ہے

ایک وہ حکمران جوعدل وانصاف سے کام لے۔پہلے بھی بتلاچکاہوں کی امام کااطلاق حکمرانِ اعلیٰ کے لیے بھی ہوتاہے،امامت کبریٰ بول کریہی مراد لیا جاتاہے۔نبی کریم (مالیہ)

اور حضراتِ خلفاءِ راشدین (ﷺ) اوران کے بعد بھی ایک طویل زمانہ تک یہ سلسلہ رہاکہ جو حکمر انِ اعلیٰ ہو تاتھاوہی نماز کی بھی امامت کر تاتھا،لیکن بعد میں دھیرے دھیرے یہ دونوں چیزیں الگ ہو گئیں۔

خیر! حکمرانِ اعلیٰ جوسب کاحاکم ہواس کوامام سے تعبیر کیاجاتا ہے۔ ایسا حکمران جو اپنے ماتحت رعیت کے معاملہ میں عدل وانصاف سے کام لے، تووہ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ کے سائے میں جگہ پائے گا۔ اور حکمران چوں کہ صاحب ِ اختیار ہوتا ہے، سیاہ و سفید کامالک ہوتا ہے، وہ جو کچھ کرناچاہے اس کے لیے اس میں کوئی رکاوٹ نہیں ہوتی، ایسا حکمران جب انصاف سے کام لیتاہے توبہ اس کے لیے اس میں کوئی رکاوٹ نہیں ہوتی، ایسا حکمران جب انصاف سے کام لیتاہے توبہ اس بات کی علامت ہے کہ گویا اللہ تعالیٰ کا ڈراس کے دل میں موجود ہے، اس ڈراوراللہ کے ساتھ کے تعلق کی وجہ سے وہ اپنے ماتحوں کے ساتھ عدل وانصاف کامعاملہ کرتاہے، اور بیہ اللہ تعالیٰ کو بہت پیند ہے، اور اس کی وجہ سے روزِ قیامت جبکہ گرمی اپنی شدت پر ہوگی اس کو اپنے عرش کے سائے میں جگہ عطافر مائیں گے۔

اور جہاں امام کا اطلاق حکمر انِ اعلیٰ کے لیے کیا گیا ہے، وہیں اس حدیث کی شرح کرتے ہوئے حضرات ِ شراح نے لکھا ہے کہ ہر آدمی کو اللہ تعالیٰ نے کچھ نہ کچھ اختیارات دے رکھے ہیں۔ایک آدمی اپنے پورے خاندان کا ذمہ دارہے، تواس کے خاندان کے سارے افراد اس کی ماتحتی میں ہیں۔اسی طرح ایک آدمی اپنے گھرکا ذمہ دارہے تواس کے گھر میں جتنے افراد رہتے ہیں وہ اس کی ماتحتی میں ہیں۔اور شوہر ہے تواس کی بیوی اوراس کی اولاداس کی ماتحتی میں ہیں۔اور شوہر ہے تواس کی بیوی اوراس کی اولاداس کی ماتحتی میں ہیں۔اور شوہر کی جہت ساری چیزیں اسی کے دائرہ اختیاراور حفاظت

میں ہواکرتی ہیں۔ بلکہ اگر کوئی آدمی ایسا ہے کہ اس کا کوئی نہیں ہے تواس کو اپنے اعضاء اور اپنی ذات پر اختیار حاصل ہے، تو اپنے اعضاء کو استعال کرنے کے معاملہ میں وہ عدل وانصاف سے کام لے یعنی اللہ تعالی نے اس سلسلہ میں جو احکامات دئے ہیں اور شریعت کی طرف سے جو ہدایتیں دی گئی ہیں ان کے مطابق وہ اپنے اعضاء وجو ارح کو استعال کرے، اللہ تعالی کی نافر مانی اور معصیت میں استعال نہ کرے، تو یہ بھی امام عادل کے عموم میں داخل وشامل سمجھا جائے گا۔ ورنہ جیساکہ میں نے پہلے بتلایا کہ اصل میں تو امام کا اطلاق میں داخل وشامل سمجھا جائے گا۔ ورنہ جیساکہ میں نے پہلے بتلایا کہ اصل میں تو امام کا اطلاق میں داخل وشامل سمجھا جائے گا۔ ورنہ جیساکہ میں نے پہلے بتلایا کہ اصل میں تو امام کا اطلاق میں داخل وشامل سمجھا جائے گا۔ ورنہ حیساکہ میں نے پہلے بتلایا کہ اصل میں تو امام کا اطلاق میں داخل وشامل کے لیے ہی ہو تا ہے۔ اور ایسے حکمر ان ہوئے ہیں جنہوں نے اپنے زمانہ کمر انی میں اللہ تعالی کے احکامات کی پوری پوری رعایت کی۔

## تکیل خود پکڑ کرلائے

سیدنا حضرت عمر (رازی کے حالات میں بخاری شریف میں ایک واقعہ موجود ہے کہ حضرت اسلم (رازی جو حضرت عمر (رازی ہی کے آزاد کردہ غلام ہیں، وہ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ میں امیر المو مین کے ساتھ جارہا تھا، راستہ میں ایک عورت ملی اور اس نے کہا کہ میں خُفَاف بن ایکاء غفاری کی بیٹی ہوں، میرے اباغزوہ حدیبیہ میں شریک ہوئے تھے اور آج میرے بچ کھوک کی وجہ سے پریشان ہیں۔ یہ س کر حضرت عمر (رازی وہیں مظہر گئے اور کہا کہ بہت ہی قریبی نسبت کاتم نے حوالہ دیا ہے۔ اس کے بعد حضرت عمر (رازی ایس کیروں بیت المال کے مخزن پر تشریف لے گئے اور ایک مضبوط قسم کا اونٹ نکال کر اس پردو بوریوں میں غلہ پر تشریف لے گئے اور ایک مضبوط قسم کا اونٹ نکال کر اس پردو بوریوں میں غلہ

جر کرلادا،اور چ میں کپڑے اور نقدی رکھ کراس اونٹ کی تکیل خود پکڑکر لائے اوراس عورت کے حوالہ کردیا،اور کہا کہ یہ ختم نہ ہونے پائے گاکہ اس سے پہلے دوسراآ جایا کرے گا۔
کسی آدمی نے یہ سارامعاملہ دیکھ کر کہا کہ اے امیر المؤمنین! آپ نے اس کوبہت زیادہ دے دیا،اس کے جواب میں حضرت عمر (رہے) نے فرمایا کہ تہمیں معلوم نہیں ہے کہ اس کے باپ اور بھائیوں نے ایک قلعہ کی فتح میں حصہ لیا اور اس سے جومالِ نمنیمت حاصل ہوا، آج بہت سارے لوگ اس سے فائدہ اُٹھا رہے ہیں۔ گویا اس سب کے مقابلہ میں اس کوجو کچھ دیا گیاہے وہ توبہت کم ہے۔ بہر حال!اس طرح کے واقعات حضرت عمر (رہے) کی سوائح میں موجو دہیں۔ رہے وہ توبہت کم ہے۔ بہر حال!اس طرح کے واقعات حضرت عمر (رہے) کی سوائح میں موجو دہیں۔ (جنری شدین اس کوجو کھو میں

#### خود کھانا پکایا

ایک مرتبہ رات کو تفتیش کے لیے نکے، دیکھاکہ ایک عورت ہنڈیاکو چو لہے کے اوپر رکھے ہوئے ہے، اوروہیں اس کے بچے رورہے ہیں۔ پوچھا:کیابات ہے؟ اس نے کہاکہ پکانے کے واسطے پچھ ہے نہیں، صرف بچوں کو بہلانے کے واسطے چو لہے پر ہنڈیا میں پانی رکھا ہے تاکہ بچے بہل کر سوجائیں۔ حضرت عمر (رار الله علی کے اور کھانے کا سامان لائے اور خود چولہا جلاکر کھانا پکایا۔ حضرت اسلم کہتے ہیں کہ چو لہے کی لکڑیاں جلانے کے واسطے بچونک مارتے تھے جس کی وجہ سے آپ کی پوری ڈاڑھی بھی دھویں سے بھر گئی۔ جب واسطے بچونک مارتے تھے جس کی وجہ سے آپ کی پوری ڈاڑھی بھی دھویں سے بھر گئی۔ جب

کھانا پک گیاتوا پنے سامنے ان بچوں کو کھلایا اور فرمایا کہ جس طرح میں نے ان کو روتا ہوا دیکھا تھا، اب ہنتا ہوا دیکھ کر جانا چاہتا ہوں۔

# کتنے بچے ضائع کردیے

ایک اور موقعہ پر حضرت عبدالرحمن بن عوف رہے کے ساتھ حالات کی تفتیش کے لیے نکلے ہوئے تھے، دیکھاکہ ایک بچہ رورہاہے،اس کی مال سے کہا: یہ کیوں رورہا ہے؟ اس کوراضی کرواوراس کارونابند کراؤ۔ یہ کہ کرآگے تشریف لے گئے، پھرجب دوبارہ وہال سے گذرے تودیکھاکہ وہی بچہ روہاہے تواس عورت کو تنبیہ کی۔وہ عورت نہیں جانتی تھی کہ یہ امیر الموسنین ہیں۔ تیسری مرتبہ پھر تنبیہ کی تواس عورت نے کہاکہ دراصل میں تواس کادودھ چیرانے کی کوشش کررہی ہوں،اس لیے رورہاہے۔اس بچہ کو دیکھ کرحضرت عمران ا فرمایا کہ اس بچہ کی عمراتنی تونہیں معلوم ہوتی کہ اس کا دودھ چھڑ ایاجائے، ابھی سے اس کادودھ کیوں چھڑوارہی ہو؟ تواس نے کہاکہ امیر المؤمنین بچوں کاوظفیہ اسی وقت مقرر کرتے ہیں جب ان کادورھ حچٹرادیاجاتاہے۔ اس لیے میں اس کادورھ حچٹرانے کی کوشش کررہی ہوں۔ یہ سن کر حضرت عمر رہے اور پڑے اور آپ کی ہیکیاں بندھ گئی، اور اتناروئے کہ اس روز صبح کی پوری نماز میں بھی روتے رہے، اور نماز کے بعد کہا ''کھ ضَیَّعْنَاأَطْفَالَ الْمُسْلِمِیْنَ ''ہم نے مسلمانوں کے کتنے بچوں کو ضائع کردیا،اس کے بعداعلان فرمادیاکہ بچہ پیداہوتے ہی اس کاوظیفہ جاری کردیا جائے۔ آج کل بچوں کے وظفے جو یورو پین ممالک میں جاری کئے جاتے ہیں ،یہ بھی دراصل حضرت عمر ﷺ نے اپنے زمانہ میں عوام کی فلاح و بہبودی کے لیے جو جاری کئے تھے اسی کی نقل ہے۔

بہر حال!بات امام عادل کی چل رہی تھی۔ تو آدمی کے ماتحت جو بھی ہوں وہ ان کا حکمر ان ہے۔ مثلاً کوئی آدمی کسی فیکٹری کامالک ہے، اور اس کے ماتحت بہت سارے مز دور کام کرتے ہیں، توان کے تمام معاملات میں بھی اس کوعدل وانصاف سے کام لیناچاہیے۔الیی تمام صور تیں جوان کے استحصال کی ہوں، بلامعاوضہ ان سے فائدہ اُٹھاکر ان کے حقوق کو ضائع ہوتے ہوں؛ اس کی شریعت کسی حال میں بھی اجازت نہیں دیتی۔

بہر حال! ہروہ آدمی جس کواللہ تعالی نے کچھ نہ کچھ اختیار دیا ہواس کے لیے ضروری ہے کہ اپنے دائرۂ اختیار میں جولوگ بھی آتے ہیں،ان کے ساتھ عدل و انصاف سے کام لے۔

#### خواہشات کورام کرکے

دوسراوہ نوجوان جس کی نشوہ نماہی اللہ تعالیٰ کی عبادت کے اندرہوئی ہو۔ نوجوانی میں جو جذبات ہوتے ہیں وہ اس بات کے متقاضی ہوتے ہیں کہ آدمی اپنی شہو تیں پوری کرے اوررنگ ریلیاں منائے،لیکن ایسی جوانی کے زمانہ میں بھی اگر کسی نے اللہ تعالیٰ کے احکامات مدِ نظر رکھتے ہوئے اپنے جذبات کو دباکر اپنی خواہشات کو رام کرکے، اپنے نفس کو قابومیں رکھ

کراللہ تعالیٰ کی فرمانبر داری واطاعت کااہتمام کیا، گویا کہ اس کی نشوونماہی اللہ تعالیٰ کی عبادت میں ہوئی؛ توابیانو جوان بھی قیامت کے روز اللہ تعالیٰ کے سائے میں جگہ یائے گا۔

#### جس كادل مسجد ميس الكامو

اور تیسر اوہ آدمی جس کادل مسجد کے اندراٹکا ہوا ہے۔دوسری روایتوں میں ہے کہ وہ آدمی جب مسجد سے باہر نکلتا ہے تودوبارہ جب تک مسجد میں واپس نہیں آجاتا، وہاں تک اس کادل مسجد ہی میں لگار ہتا ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ کی عبادت اور نمازوں کی ادائیگی کے ساتھ اس کادل مسجد ہی میں لگار ہتا ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ کی عبادت اور نمازوکان پرواپس لوٹنا ہے تودوسری نماز کاوقت آنے تک اس کادل اسی طرف اٹکا ہوار ہتا ہے۔ جیسے ظہر کی نماز پڑھ کراگراپنے نماز کاوقت آنے تک اس کادل اسی طرف اٹکا ہوار ہتا ہے۔ جیسے ظہر کی نماز پڑھ کراگراپنی کام یاضرورت کے لیے گھر پر گیا، یا تجارت میں لگا ہے، تب بھی دل تومسجد کے اندر ہی اٹکاہوا ہے کہ کب عصر کاوقت ہو، اذان سنوں اور دوبارہ مسجد میں نماز پڑھنے کے لیے جاؤں۔ گویاہر وقت اس کے دل میں اللہ تعالیٰ کی عبادت اور نماز کی ادائیگی کاخیال اورا ہتمام ہے، اور اس کی وجہ سے دل اسی فکر میں مشغول ہے؛ ایسا آدمی بھی قیامت کے روزاللہ تعالیٰ کے سائے میں جگہ یائے گا۔

#### فرشتوں کی آمین کا کیا؟

نمازی جماعت کے لیے جوقدم اُٹھائے جاتے ہیں اس کے بارے میں حدیث ِ پاک میں آتا ہے کہ آدمی تنہانماز پڑھے اس کے مقابلہ میں جماعت کے ساتھ نماز پڑھنے پر پچیس (۲۵) گناثواب زیادہ ملتاہے جیساکہ حضرت ابوہریرہ (رہے) کی روایت میں ہے،اوراس میں بیہ بھی ارشاد فرمایاہے کہ جوقدم بھی مسجد کی طرف اُٹھاتاہے اس پر ایک درجہ بلند ہوتاہے اورایک نیکی لکھی جاتی ہے۔

اور بعض روایتوں میں سائیس (۲۷) گناثواب کا تذکرہ آیاہے۔اسی وجہ سے ہمارے بزرگوں کے یہاں اس کابڑااہتمام تھاکہ جماعت کے ساتھ نماز کی ادائیگی ہو، مسجد کے ساتھ ان کاایسا تعلق ہو تاتھاکہ وہ کسی لمحہ بھی جماعت جھوڑنے کے لیے تیار نہیں ہوتے تھے۔

حضرت امام محمد بن سلمہ (مُونِ جوامام ابوبوسف (مُونِ اورامام محمد (مُونِ اَلَّ عَلَى اورامام محمد (مُونِ اَلَ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله الله دوسور کعات نقل نماز برُهاکرتے تھے،اور جماعت کی نماز کابرُ ااہم تمام تھا۔ ایک مرتبہ ایساہوا کہ کسی وجہ سے جماعت جھوٹ گئ تو چوں کہ حدیث باک میں جماعت کی نماز کاثواب ستائیس (۲۷) گنا بتلایا گیا ہے۔ اور وہ توفقیہ سے اور جانتے تھے کہ ایک مرتبہ برُھ لینے سے فریضہ اداہوجاتاہے،اس کے باوجوداس حدیث کی وجہ سے انہوں نے اس نماز کو تنہاستائیس (۲۷) مرتبہ ادا کیا، تاکہ جماعت کی نماز کی ستائیس گناوالی فضیلت حاصل کی جاسکے۔اللہ تعالی کامعاملہ بھی اپنے خاص بندوں کے ساتھ انہیں کے گناوالی فضیلت حاصل کی جاسکے۔اللہ تعالیٰ کامعاملہ بھی اپنے خاص بندوں کے ساتھ انہیں کے گناوالی فضیلت حاصل کی جاسکے۔اللہ تعالیٰ کامعاملہ بھی اپنے خاص بندوں کے ساتھ انہیں کے

مناسب ہواکر تاہے۔ رات کو خواب میں دیکھاکہ کوئی کہنے والا کہہ رہاہے ''یاائن سالمة! گیف یہ نے آمِیْنِ الْمَلاَئِکَةِ: ''اے ابن سلمہ! فرشتوں کی آمین کاکیاکروگے ؟ حدیثِ پاک میں آتاہے کہ جب آدمی جماعت کے ساتھ نماز پڑھتاہے اوراس میں امام کے ﴿غَیْرِالْمَغْضُوْبِ عَلَیْهِمْ وَلاَ الصَّلَاّیْنَ ﴾ جب آدمی جماعت کے ساتھ نماز پڑھتاہے اوراس میں امام کے ﴿غَیْرِالْمَغْضُوبِ عَلَیْهِمْ وَلاَ الصَّلَاّیْنَ ﴾ پڑھنے کے بعد آمین کہتاہے تواس وقت فرشتے آمین کہتے ہیں '' فَمَنُ وَافَقَ تَأْمِیْنُهُ تَأْمِیْنُ الْمَلاَئِکَةِ مَا عَلَیْ مُنْ وَافَق تَأْمِیْنُ کُہُ وَافَق تَأْمِیْنُ کُومِی اسی غُورَلَهُ مَاتَقَدَّمَ مِنْ ذَیْبِهِ ''جس کی آمین فرشتوں کی آمین کے موافق ہوجاتی ہے یعنی وہ بھی اسی وقت آمین کہ جس وقت فرشتے آمین کہہ رہے ہوں تواس کے اگلے سارے گناہ معاف کردئے جاتے ہیں۔ اس طرح گویاان کو تنبیہ کردی گئی کہ آپ نے اس نماز کوستائیس مرتبہ اداتوکر لیالیکن جماعت کے ساتھ نماز پڑھنے کی صورت میں امام کے ساتھ آمین کہنے پر جوفضیات حاصل ہوتی ہے دبھر حال! آدمی کادل مسجد کی طرف لگا رہنا چاہیے کہ کب نماز کاوقت ہو اور میں پہنچوں۔

#### سنن ونوافل کا مقصد

آج کل تومصیبت یہ ہوگئ کہ مسجد میں آنے بعد بھی لوگ باہر ہی کھڑے رہتے ہیں، وضوکر کے جماعت خانہ سے باہر ہی کھڑے کھڑے باتیں کرتے رہتے ہیں اور گھڑی دیکھتے رہتے ہیں کہ ابھی توپانچ سات منٹ باقی ہیں، سنتیں پڑھنے کی یا تلاوت و تسبیح میں مشغول ہونے کی توفیق نہیں ہوتی۔حالانکہ نماز سے پہلے سنتیں اسی لیے رکھی گئ ہیں کہ آدمی ان کوپڑھ کر اینے دل کواللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ کرکے فرض اداکرنے کے قابل بنائے۔ گویافرض کی

ادائیگی اس شان کے ساتھ ہونی چاہیے کہ اس کادل پورے طور پر اللہ تعالیٰ شانہ کی طرف متوجہ ہوچکاہو،اوررجوع وانابت کی الیں کیفیت حاصل ہوچکی ہو کہ دوسرے سارے خیالات اس کے دل سے نکل چکے ہوں۔اس کیفیت کوبنانے کے لیے اس سے پہلے سنتیں رکھی گئی ہیں، لیکن اب اس کا بھی اہتمام ختم ہوتاجارہا ہے، اوروقت ہونے کے باوجودلوگ اس کی ادائیگی کا اہتمام نہیں کرتے۔یہ بڑی کوتاہی کی بات ہے۔

#### الله کے لیے باہم محبت

اورایسے دوآد می جنہوں نے آپس میں اللہ کے واسطے محبت کی،اسی کی خاطر آپس میں سلے اوراسی کی خاطر جدا ہوئے۔ بعض تعلقات تووہ ہوتے ہیں جوہم آپس میں اپنی اغراض، تجارت وکاروباراوردنیوی کام کاج کے لیے قائم کرتے ہیں،ان تعلقات کے پیشِ نظر بھی آپس میں ملاقاتیں ہوتی ہیں،اس کے لیے بھی لوگ آپس میں ملتے اور جدا ہوتے ہیں۔لیکن ایک تعلق وہ ہوتاہے جواللہ کی نسبت پر،دین سکھنے اور سکھانے اوردین کی باتوں کوعام کرنے کے واسطے قائم کیاجاتاہے۔اس نسبت سے آپس کے جو تعلقات ہوتے ہیں کہ اسی نسبت پرآپس میں ملے اورکام پوراہونے پراسی نسبت پرجدا بھی ہوئے۔ یہی وہ تعلق ہے جواللہ تعالیٰ کے یہاں بڑی قدروقیمت رکھتا ہے۔اوراس روایت کوعلامہ نووی(ﷺ) یہاں اسی بات کوہنانے کے واسطے بڑی قدروقیمت رکھتا ہے۔اوراس روایت کوعلامہ نووی(ﷺ) یہاں اسی بات کوہنانے کے واسطے کھی،اس وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ان دونوں کوقیامت کے روزاینے عرش کے سائے میں جگہ دی۔اس سے معلوم ہواکہ آپس میں دین کی

نسبت پرتعلقات قائم کرکے ان کوتر قی دینے اور بڑھانے کی کوشش کرنی چاہیے، اور اکثر تعلقات اگراسی نسبت پرقائم کرلیے جائیں توان شاء اللہ یہ فضیلت آسانی سے حاصل کی جاسکتی ہے۔

### اس کی برای قدروقیت ہے

اوروہ آدمی جس کو حسن وجمال والی کسی عورت نے برائی وبدکاری کی دعوت دی تو اس نے کہا کہ میں اللہ تعالی سے ڈرتاہوں۔جوانی میں ویسے بھی آدمی پرشہوات کاغلبہ ہوتا ہے، نفس وشیطان کی طرف سے تقاضے ہوتے ہیں،اب ایسی حالت میں اگر کوئی عورت اس قسم کی پیشکش کرے توعام طور پر آدمی اس میں ملوث ہوجاتاہے۔حضوراکرم (عظیم) فرماتے ہیں کہ جس کوالیی حسن وجمال والی عورت (اور دوسری روایت میں ''ذات منصب''کے الفاظ آئے ہیں)جو شریف گھرانے کی بھی ہو۔یعنی آبروباختہ اور پیشہ ور عور تیں تواپنی طرف دعو تیں دیتی ہی رہتی ہیں اور شریف آدمی اس کی طرف دھیان تھی نہیں دیتا، کیکن جوعورت شریف گھرانے کی ہے اور حسین وجمیل بھی ہے،اگرایسی عورت دعوت دے،اس کےباوجود کوئی آدمی یہ کہہ کر اپنے آپ کواس سے الگ رکھے تواس کی اللہ تعالیٰ کے یہاں بڑی قدروقیمت ہے۔ یہ ایساعمل ہے جس پر اللہ تبارک و تعالی بہت راضی اور خوش ہوتے ہیں اوراس پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے بڑی نوازشات ہوتی ہیں۔

#### امتِ محربہ کے بوسف

امام غزالی (ﷺ) نے احیاء العلوم میں حضرت سلیمان بن بیار رہیں کاواقعہ لکھا ہے۔یہ تابعین میں سے ہیں، بڑے حسین وجمیل تھے، فقہاء سبعہ مدینہ میں ان کاشار ہوتاہے، ایک مرتبہ وہ اپنے ایک ساتھی کے ساتھ جج یاعمرہ کے لیے جارہے تھے،مقام ابوا میں انہوں قیام کیااور خیمہ لگایا،ان کاساتھی بازار میں کچھ لینے کے واسطے گیا۔ جہاں انہوں نے خیمہ لگایاتھاوہاں ایک حیوٹی سے پہاڑی تھی اوراس پر تنبومیں ایک بدوا پنی بیوی کے ساتھ رہتاتھا،وہ عورت بھی بڑی حسین و جمیل تھی۔جب اس عورت نے ان کود یکھاتو ان پر فریفتہ وعاشق ہو گئی، اور وہ اس انتظار میں رہی کہ تنہائی کا موقعہ ملے تومیں ان کے یاس پہنچ جاؤں۔جب اس نے دیکھا کہ ان کاساتھی کسی کام سے باہر گیا ہواہے تووہ فوراً پہاڑی سے اتر کران کے خیمہ میں بہنچ گئی اوراینے چہرے پرسے نقاب ہٹادیا۔ امام غزالی(ﷺ) نے لکھاہے کہ وہ اتنی حسین و جمیل تھی کہ ایبا معلوم ہو تاتھا کہ وہ جاند کا ٹکڑاہو۔ حضرت سلیمان بن بیار(ﷺ) تواس کود مکھ کر گھبر اگئے،وہ سمجھے کہ کوئی چیز مانگنے کے واسطے آئی ہے،اس لیے دینے کے واسطے کھانے کی کوئی چیز تلاش کرنے لگے۔اس نے کہا کہ میرا مقصد یہ نہیں ہے بلکہ میں توآپ سے وہ چیز عاہتی ہوں جوایک عورت مردسے عاہا کرتی ہے۔ یہ سن کرانہوں نے اپناسر گھٹنوں پرر کھ کراتنی زورزورسے رونا شروع کیا کہ وہ عورت بھی گھبر اگئی،اوریہ سوچ کر کہ کہیں رسوائی نہ ہو جائے جلدی سے وہاں سے چلی گئی میہ روتے رہے جس کی وجہ سے آئکھیں اور چہرہ سرخ ہو گیا۔ان

کا ساتھی جب واپس آیا توان کی ہے کیفیت دیکھ کرپوچھنے لگاکہ کیابات ہے؟ انہوں نے معاملہ کو چھپانے کے لیے کہا کہ گھر والے یادآ گئے ہیں۔ اس نے کہا: نہیں !گھر والوں کی یاد میں آدمی ایسا نہیں روتا، پچ سچ بتاؤکہ حقیقت کیاہے؟ انہوں نے ساری تفصیل بتائی تووہ بھی رونے لگا۔ انہوں نے کہا: توکیوں روتاہے؟ اس نے کہاکہ اللہ کاشکر اداکر رہاہوں کہ میں یہاں نہیں تھا، ورنہ میں تو پھنس ہی جاتا، اور اپنے آپ کو اس طرح بچانہ پاتا جیساتم نے اپنے آپ کو بچایا۔

خیر!آگے چلے اور مکہ مکرمہ پنچے۔طواف سے فارغ ہونے کے بعداپنی چادر میں لیٹ کر مقام ابراہیم اور حجراسود کے بچے میں بیٹے ہوئے تھے کہ غنودگی طاری ہوئی، خواب کی حالت میں ایک حسین اور خوبصورت نوجوان کودیکھا۔انہوں نے اس سے پوچھا:آپ کون ہیں؟ انہوں نے کہا: میں یوسف ہوں۔پوچھا:یوسف صدیق ہو؟ کہا: ہاں۔انہوں نے کہا کہ آپ کا زیخا کے ساتھ کا قصہ بڑا عجیب ہے۔توحضرت یوسف عیہالام نے کہا:وہ ابواوالی عورت کے ساتھ تہاراقصہ اس سے زیادہ عجیب ہے۔

دیکھئے! اللہ تعالیٰ کے یہاں ان کاعمل کیا قبول ہوا۔اس لیے واقعہ یہ ہے کہ گناہ کے مواقع میں اپنے آپ کو بچالینا اور اپنی حفاظت کرلینا؛یہ وہ عمل ہے جو اللہ تبارک وتعالیٰ کو بہت پیند ہے۔حضراتِ انبیاء کاعمل ہے اور اس پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے بڑی نوازش ہوتی ہے۔اییا آدمی بھی کل قیامت میں اللہ کے عرش کے سائے میں جگہ یائے گا۔

#### تب تک صدقه قابل قبول نہیں

اوروہ آدمی جس نے صدقہ کسی غریب کودیااورالیا چھپاکر دیاکہ اس کے بائیں ہاتھ کو بھی پہتہ نہیں چلاکہ دائیں ہاتھ نے کیادیا ہے۔ یعنی صدقہ چھپاکر دینے میں ریا و نمود سے حفاظت ہوتی ہے،اورساتھ ہی جس کودیاجارہاہے اس کی عزت وحرمت کا بھی لحاظ رہتاہے۔اگراس طرح دیاجاتا ہے کہ لوگ دیکھیں تواس سے جس کودیاجارہا ہے اس کی غیرت پر بڑا اثر پڑتا ہے،اس لیے اگر چھپاکردیاجائے تواس سے بھی اس کی حفاظت ہوجاتی ہے۔

بعض بزرگوں نے فرمایا ہے کہ کوئی آدمی ہے سمجھ کر صدقہ دے کہ جس غریب کو صدقہ دے رہاہوں ،وہ اس مال کاجتنامحتاج ہے، میں اس صدقہ کے ثواب کااس سے زیادہ محتاج ہوں،اوراس کااحسان میرے اوپراس سے زیادہ ہے جتنامیر ااس پرہے؛ تب تک الله تعالیٰ کے بہاں وہ صدقہ قابلِ قبول نہیں سمجھاجاتا۔اس لیے یہ بھی ایک خاص چیز ہے، لہذاکوئی یوں نہ سمجھے کہ صدقہ دے کرمیں احسان کررہا ہوں بلکہ یہ سمجھے کہ وہ قبول کرکے میرے اوپر احسان کررہا ہے۔

#### ادرآنسو آگئے

اوروہ آدمی جس نے تنہائی میں اللہ تعالیٰ کو یاد کیااوراس کی آٹکھیں ڈبڈبا گئیں اور آنسو آگئے۔ظاہر ہے کہ تنہائی میں تو کوئی دیکھنے والا بھی نہیں ہے کہ وہاں ریاونموداور دکھلاوا مقصود ہو، بلکہ تنہائی میں جو آدمی اس طرح اللہ کویاد کرکے روئے گاوہ اللہ تعالیٰ کے خوف اورڈر ہی کی وجہ سے روئے گا۔تویہ چیز بھی اللہ تعالیٰ کو بڑی پیند ہے۔اس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ اس کو اپنے سائے میں جگہ دیں گے۔

الله تبارك وتعالی ہمیں ان اعمال كااہتمام كرنے كى سعادت وتوفيق عطافرمائے

# فَضُلُ الْحُبِّ فِي الله وَ الْحَبِّ عَلَيْهِ ﴿ عِلس ؟ ﴾

اللہ کے واسطے آپس میں محبت رکھنے کی فضیلت اوراس کی تاکید مجلس سا

اللہ کے واسطے محبت اور تعلق رکھنے کی کیا فضیلت ہے،اوراس کی ترغیب بتلانے کے لیے بیہ باب قائم کیاہے

#### آج میں ان کوسایہ دوں گا

#### حدیث ۷۷۲

عن أبي هريرة (رام) قَالَ قَالَ رسولُ اللهِ (اللهُ) :إنَّ الله تَعَالَى يَقُولُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَيْنَ الْمُتَعَابُوْنَ بِجَلاَلِيُ الْمُورِةِ (اللهُ عَلَيْ اللهُ عَالَى اللهُ عَلَيْهُمُ فَي اللهُ عَالَى اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَا عَلَيْهُ

ترجمہ: حضرت ابوہریرہ (ﷺ) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (ﷺ) نے ارشاد فرمایا کہ الله تبارک وتعالیٰ قیامت کے روزیہ اعلان کریں گے کہ کہاں ہیں وہ لوگ جومیری عظمت وبڑائی کی خاطر آپس میں محبت رکھتے تھے؟ آج میں ان کو اپنے سائے میں جگہ دول گاجبکہ میرے سائے کے علاوہ اور کوئی سایہ نہیں ہے۔

افادات: الله تعالی توسب کوجانتے ہیں لیکن محشر میں جمع ہونے والے سارے مجمع کے اندران کے اس مقام کالوگوں کو پہتہ چل جائے اور دوسروں سے وہ ممتاز ہوجائیں اس کے لیے الله تعالیٰ کی طرف سے یہ اعلان کیاجائے گا۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ کوئی آدمی نیکی کاکوئی کام انجام دے، تواگر حوصلہ افزائی کے واسطے اس کو دوسروں کے سامنے ممتاز کیاجائے، تاکہ دوسروں کو بھی پہتہ چلے اور اس کام کی ترغیب ہو؛ توکوئی حرج کی بات نہیں ہے۔

#### جلال كأنكته

اور بہاں خاص طور پر لفظ ''جلال''استعال کیاہے، لفظ''جمال''استعال نہیں کیا یعنی اللہ تعالی کی ہیب اور خوف کو مد نظر رکھتے ہوئے آپس میں محبت کا تعلق ہو، تاکہ ایسے صالح نوجوان جو بیریش ہوں، ان کے صلاح کانام لے کران کے ساتھ ظاہری تعلق رکھ کرکسی کو یہ ظاہر کرنے کاموقع نہ ملے کہ میں ان کے ساتھ اللہ واسطے محبت کرتا ہوں۔ گویا شہوانی طریقے پر کی جانے والی محبت نہ ہو، بلکہ اللہ کے واسطے ہی محبت کی جائے۔

جیساکہ بعض لوگ یہ کہاکرتے ہیں کہ فلاں تواللہ کے جمال کا آئینہ ہے۔ حضرت حکیم الامت (نوراللہ مرتدہ) سے کسی نے سوال کیا کہ جونوجوان ہوتے ہیں ،ان کے حسین چہرے تو اللہ تعالیٰ کی صفت ِ جمال کا آئینہ ہوتے ہیں ؛ان کود کھنے کی کیوں اجازت نہیں دی جاتی؟ حضرت تھانوی (میسی نے جواب میں ارشاد فرمایا کہ یہ آتشیں آئینے ہیں اگردیکھیں گے تو آئھوں کو جلا کررکھ دیں گے۔ چنانچہ جولوگ عشق مجازی میں مبتلا ہوتے ہیں، ہمیشہ ان کادل بے چین رہتا ہے،ان کو کبھی سکون حاصل نہیں ہوتا۔ جبکہ اللہ کے عشق میں مبتلا ہونے والوں کو ایک طرح کا سکون و طمانینت حاصل ہوتی ہے۔

خیر!توان لوگوں کو خطاب فرماکراللہ تعالیٰ ارشاد فرمائیں گے کہ آج میں ان کو اپنے سائے میں عبلہ دوں گاجبکہ میرے سائے کے علاوہ اور کوئی سایہ نہیں ہے۔ گویا ان کے ساتھ

الله تعالیٰ کی طرف سے خصوصی عنایت اور توجہ کامعاملہ کیاجائے گا، اوراس دن کی گرمی اور تکالیف سے ان کو محفوظ ر کھاجائے گا۔

# باہم محبت پیدا کرنے کا نسخہ

#### حدیث ۲۷۸

وعنه قال قال رسول الله (عَلَيْمُ) :وَالَّذِئ نَفُسِى بِيَدِة لاَتَلُخُلُوَا الْجَنَّةَ حَتَّى تُوْمِنُوَا وَلاَ تُوْمِنُواحَتَّى تَعَابُوا الْجَنَّةَ حَتَّى تُوْمِنُوا اوَلاَ مَنْ اللهُ الْجَنَّةُ عَلَى اللهُ اللهُل

مرجمہ مع تشریک: حضرت ابوہریرہ (رافیہ)ہی کی روایت ہے کہ نبی کریم (اٹھیٹا) نے ارشاد فرمایا کہ قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے! تم لوگ جنت میں داخل نہیں ہوسکتے یہاں تک کہ ایمان لاؤ (ظاہرہے کہ ایمان کے بغیر تو آدمی جنت میں جاہی نہیں سکتا، ایمان تو داخلہ جنت کے لیے شرط ہے)اور تم کامل طور پرمومن نہیں بن سکتے یہاں تک کہ آپس میں اللہ کے واسطے ایک دوسرے سے محبت کرو (گویا آپس میں اللہ واسطے محبت کرنا ہی آدمی کے کمالِ ایمان اور حقیقی معنی میں مومن ہونے کی دلیل ہے۔ آگے حضور (اٹھیٹا) فرماتے ہیں کہ) میں تم کوایسا عمل اور نسخہ نہ بتلاؤں کہ جب تم اس کو انجام دوگے تو اس کے نتیجہ میں آپس میں موجب پیداہوگی؟ آپس میں سلام کو رواج دواور پھیلاؤ۔

افادات: سلام کی بڑی تاکید آئی ہے۔وہ اعمال جو آدمی کوجنت میں لے جانے والے ہیں نبی کریم (علیم) نبی کریم (علیم) نبی کریم (علیم) نبی کریم (علیم) نبی کریم کی میان کیاہے۔

حضرت مولاناابرارالحق صاحب (نورالله مرقدة) فرمایا کرتے تھے کہ وہ اعمال جن کے انجام دینے کے نتیج میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے دوسرے نیک اعمال کی توفیق ہوا کرتی ہے ان میں ایک سلام بھی ہے۔اس لیے بھائیو!سلام کی عادت ڈالو۔

آج کل ہمارے معاشرہ میں سے سلام ختم ہو تاجارہاہے،اگرکوئی سلام کرتا بھی ہے تو کوئی جان پہچان والامل گیااسی کوکر تاہے۔ قیامت کی علامتوں میں سے یہ بتلایا گیاہے کہ جان پہچان والامل گیاجائے گا۔حالانکہ نبی کریم (عظم) نے ارشاد فرمایا کہ تم اس کو پہچانتے ہویانہ پہچانتے ہو،جب یہ سمجھ رہے ہو کہ وہ مسلمان ہے تواس کو سلام کیا جائے۔

بہر حال! حضور (اللہ) فرماتے ہیں کہ سلام کے نتیجہ میں آپس میں محبت پیداہوگی اوراسی محبت کی وجہ سے تمہارے ایمان کے اندر قوت آئے گی۔اب جو عمل ایمان کو تقویت پہنچانے والا اور درجہ کمال تک پہنچانے والا ہو،جب حضور پاک (اللہ) وہ نسخہ ہمیں بتلادیں تو پھراس پر عمل کیوں نہ کیاجائے؟ہر مومن کی یہ خواہش اور تمناہوتی ہے کہ مجھے ایمان کا کمال حاصل ہو۔

# اللہ کی محبوبیت حاصل کرنے کا آسان عمل

#### حديث ٢٥٩

وعنه (﴿ عَنِي النبي ( اللهِ عَلَيْمُ اللهُ قَلُ اللهُ قَلُ اللهُ عَلَى مَلْرَجَتِهِ مَلْرَجَتِهِ مَلْرَجَتِهِ مَلْرَجَتِهِ مَلْرَجَتِهِ مَلْكًا وذكر الحديث الله قَعَالَى عَلَى مَلْرَجَتِهِ مَلَكًا وذكر الحديث الى قوله: أنَّ الله قَلُ أَحَبَّك كَمَا أَحْبَبُتَهُ فِيهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى مَلْرَجَتِهِ

ترجمہ مع تشر تگ: حضرت ابوہریرہ (رہائی) ہی کی روایت ہے وہ نبی کریم (مالیہ ایک) سے نقل فرماتے ہیں کہ کسی آدمی کادوسری بستی میں ایک دینی بھائی تھاجس سے اس کواللہ کے واسطے محبت تھی وہ اس کی ملاقات کے لیے گیاتواللہ تعالیٰ نے اس کے راستہ میں ایک فرشتے کو بھیجاجو اس کے انتظار میں رہا۔ جب وہ اس دینی بھائی کی ملاقات کے لیے اس بستی کے قریب پہنچاتووہ فرشتہ اس سے ملااور پوچھا: کہاں کاارادہ ہے؟اس نے کہا:اس بستی میں میراایک دینی بھائی ہے جس کے ساتھ مجھے اللہ واسطے محبت اور تعلق ہے، اسی سے ملاقات کے لیے میں یہاں آیاہوں۔تواس نے پوچھا: کیاتم نے اس پر کوئی احسان کیاتھاجس کابدلہ حاصل کرنے کی غرض سے تم یہاں آئے ہو؟یا تمہاراکوئی مطالبہ اور أگھرانی (ઉધરાણ)باقی ہے جس کی وصولی کے لیے آئے ہو؟اس نے کہا کہ ایس کوئی بات نہیں ہے۔بس! مجھے تواس سے اللہ واسطے محبت ہے اوراسی محبت کی خاطر اس سے ملاقات کرنے آیا ہوں، اس کے علاوہ کوئی اور غرض اور مطالبہ وغیرہ نہیں ہے۔اس پراس فرشتے نے کہاکہ میں تیرے پاس اللہ کا بھیجا ہواہوں، اور اللہ تعالیٰ نے مجھے تیرے پاس یہ پیغام دے کر بھیجا ہے کہ جیسے تونے اس کے ساتھ اللہ واسطے محبت کی؛ اللہ تعالیٰ بھی تیرے ساتھ محبت فرماتے ہیں۔

افادات: کتناآسان عمل ہے جس میں کوئی دشواری نہیں ہے۔ بعض اعمال تو ایسے ہوتے ہیں کہ جن میں مجاہدہ کرناپڑتاہے، جیسے رات میں تہجد کے لیے اٹھنا، عبادات کی انجام دہی کے لیے مخنت کرنا،روزےر کھناجس میں کھاناپیناچھوڑناپڑتاہے وغیرہ وغیرہ لیکن یہاں توبس آدمی سیے دل سے اللہ کے واسطے محبت کا تعلق قائم کرلے تواس سے کتنی بڑی فضیلت حاصل ہوگی۔

## انصاركى فضيلت

#### حدیث ۳۸۰

عن البراء بن عازب (رش) عن النبي(تَالَيُّمُ) انه قال في الانصار: لا يحبهم الامؤمن ولا يبغضهم الامنافق من أحبّه الله ومن أبغضهم أبغضه الله .

مرجمہ: حضرت براء بن عازب (ریسی)سے روایت ہے کہ نبی کریم (میلیلیم) نے انصار کی فضیلت کے سلسلے میں ارشاد فرمایا کہ ان سے موہمن ہی محبت کرے گا،اور منافق ہی ان کے ساتھ بغض رکھے گا۔جو انصار کے ساتھ محبت رکھیں گے۔اورجوانصار کے ساتھ بغض وعداوت رکھے گااللہ تعالی اس کے ساتھ بغض اورعداوت رکھیں گے۔

افادات: چوں کہ منافقین کو حضراتِ مہاجرین کامدینہ منورہ آنا ناگوار تھا، اور اسی لیے وہ لوگ انصارے بغض رکھتے تھے کہ انہوں نے ہی ان کویہاں بلایااوران کو پناہ دی اوران کا تعاون کرتے ہوئے ان کواپنے گھروں میں جگہ دی۔ گویاانصار کے ساتھ محبت یہ اللہ تعالی کے ساتھ محبت ہونے کی دلیل ہے۔

# فَضُلُ الْحُبِّ فِي الله وَ الْحَبِّ عَلَيْهِ ﴿ عِلس م ﴾

اللہ کے واسطے آپس میں محبت رکھنے کی فضیلت اوراس کی تاکید



#### خِلْلِيْلُ الْجِوْلِ الْجَاتِيْنِيْ

بیان چل رہاتھا: اللہ کی خاطر آپس میں محبت اور تعلق رکھنا،اوراحادیث میں اللہ کے لیے محبت رکھنے کی جوتر غیب آئی ہے اس کوبتلاناچاہتے ہیں۔اسی سلسلہ میں یہ روایت پیش فرماتے ہیں۔

# انبیاء وشہداء رشک کریں گے

#### حدیث ۳۸۱

مُرجمہ: حضرت معاذر ﷺ فرماتے ہیں کہ میں نے نبی کریم (ﷺ) کوارشاد فرماتے ہوئے سنا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا (ﷺ) کوارشاد فرمائیں وہ حدیث قدسی کہلاتی تعالیٰ نے فرمایا (جس حدیث میں نبی کریم (ﷺ) اللہ تعالیٰ کا ارشاد نقل فرمائیں وہ حدیث قدسی کہلاتی ہے) کہ میری عظمت اور جلال کی نسبت سے آپس میں محبت کرتے ہیں (یعنی اللہ کی بڑائی کے بیش نظر ایک دوسرے کے ساتھ محبت کا تعلق رکھتے ہیں)ان کے لیے قیامت کے روزنور کے منبر قائم کئے جائیں گے جس پروہ لوگ براجمان ہوں گے۔ان کی اس کیفیت کود کھ کر انبیاء کرام اور شہداء بھی ان پررشک کریں گے۔

افادات: گویاوہ بھی تمناکریں گے کہ یہ چیز ہمیں حاصل ہوجاتی۔اس سے یہ نہ سمجھا جائے کہ انبیاء کرام اور شہداء کوان سے نیچامقام ملاہو گا۔ایسا نہیں ہے؛بلکہ بہت سی مرتبہ ایسا ہوتاہے کہ مثلاً ایک آدمی کے پاس عمدہ سے عمدہ سو گھوڑے ہیں لیکن اس نے کسی کے پاس

کوئی بہت ہی عمدہ گھوڑاد یکھاتواس کے جی میں یہ خیال آیاکہ ایسا عمدہ گھوڑا میرے پاس بھی ہو تاتواچھاتھا۔ توابیاہو تاہے کہ کسی پاس کوئی مخصوص چیز دیکھ کر آدمی کے دل میں یہ خواہش اور تڑپ پیداہوتی ہے کہ کاش!ایسی چیز مجھے بھی میسر آجاتی۔ تو یہاں بھی حضرات انبیاء کرام اور شہداء کے رشک کرنے سے کوئی اشکال نہیں ہونا چاہیے۔

بہر حال! یہاں تواللہ تعالیٰ کی خاطر جولوگ آپس میں محبت کا تعلق رکھتے ہیں ان کو قیامت کے روز جو خصوصی انعام سے نوازاجائے گا،اس کا تذکرہ کرتے ہوئے یہ بتلایا گیا کہ وہ ایک ایسا انعام ہوگا کہ اس چیزے حصول کی ابنیاء اور شہداء بھی تمنا کریں گے۔اس سے اللہ واسطے کی جانے والی محبت کی قدرو قیمت کا اندازہ ہو تاہے۔خاص کرکے اہل اللہ کے ساتھ ہماری جو محبت ہوتی ہے کہ ہمیں ان سے کوئی غرض نہیں ہوتی سوائے اس کے کہ وہ اللہ کے خاص بندے ہمیں ۔اور ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ کی خاطر ایک دوسرے کے ساتھ آپس میں محبت اور تعلق رکھنا ہمارے افتار کی چیزہے۔اگر ہم ان فضیاتوں کو حاصل کرناچاہیں توہڑی آسانی سے حاصل کر سکتے ہیں۔ ہمارے افتیار کی چیزہے۔اگر ہم ان فضیاتوں کو حاصل کرناچاہیں توہڑی آسانی سے حاصل کر سکتے ہیں۔

#### بشارت سن لو

#### حدیث ۳۸۲

وعن أبي ادريس الخولاني (عُرَّاتُ دخلت مسجد مشق، فأذا فتى برّاق الثناياواذاالناس معه،فأذا اختلفوا في شيئ،أسندوة اليه وصدرواعن رأيه، فسألت عنه فقيل: هذا معاذبن جبل (راث في فلماكان من الغد، هجرت، فوجداته قدسبقني بالتهجير، ووجداته يصلى، فأنتظر ته حتى قصى صلاته، ثم جئته من قبل وجهه،

فسلمت عليه ـ ثمر قلت: والله انى لأحبك لله ـ فقال: الله ؛ فقلت: ألله ـ فقال: الله ؛ فقلت: ألله تعالى وجبت محبتى لمبتحابين في والمتجالسين في والمتزاورين في والمتباذلين في ـ (حديث صيح رواه مالك في المؤطا بأسناده الصحيح)

ترجمہ مع تشریک: حضرت ابوادریس خولانی (ﷺ)(جواکابر تابعین میں سے مستجاب الدعوات تھے اورصاحب کرامات بھی تھے،وہ)فرماتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ دمشق کی مسجد میں داخل ہوا (دمشق اس زمانہ میں شام کا دارالسلطنت تھا)وہاں پرایک نوجوان کودیکھا جس کے دانت بڑے چیک دار تھے اور لوگ اس کے پاس بیٹھے ہوئے تھے۔اگر کسی مسلہ میں لوگوں میں آپس میں اختلاف ہوتاتواس کوحل کرنے اوراس الجھن کودور کرنے کے لیے انہیں سے رجوع کرتے تھے،اوروہ جوفیصلہ کرتے تھے لوگ اسی کو تسلیم بھی کر لیتے تھے۔ میں نے پوچھا: یہ کون ہیں؟ مجھے بتلایا گیا کہ یہ حضرت معاذ بن جبل (ﷺ) ہیں۔ جب دوسرادن آیاتومیں جلدی سے مسجد میں پہنچے گیاتاکہ مجھے ان سے کچھ گفتگو کرنے کا موقع ملے، تومیں نے دیکھاکہ وہ مجھ سے پہلے وہاں آچکے ہیں اور نماز میں مشغول ہیں۔ میں ان کے انتظار میں رہایہاں تک کہ وہ اپنی نمازسے فارغ ہوئے،تومیں نے ان کوسلام کیااور عرض کیاکہ اللہ کی قشم! میں آپ سے الله واسطے محبت کر تاہوں۔ انہوں نے کہا:الله کی قشم کھاکریہ کہتے ہو؟ میں نے کہا: ہاں! الله کی قشم کھاکریہ بات کہتاہوں۔دوبارہ انہوںنے پوچھا:اللہ کی قشم کھاکریہ کہتے ہو؟ میں نے کہا: جی ہاں۔ توانہوں نے کمرکے یاس سے میری حیاور پکڑی،اور مجھے اپنی طرف تھینیا، پھر فرمانے لگے کہ بشارت سن لو:میں نے نبی کریم (تُنْقِینًا) کوارشاد فرماتے ہوئے سنا کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے فرمایا کہ جولوگ میری خاطر آپس میں محبت اور تعلق رکھتے ہیں (اپنے کسی مفاد اور غرض کے لیے نہیں )اوراسی محبت کی خاطر آپس میں ایک دوسرے کی زیارت اور ملاقات کرتے ہیں اور (یہ ملاقات سو کھی سو کھی نہ ہو، بلکہ) ایک دوسرے پر اللہ واسطے کچھ خرج بھی کرتے ہیں (آپس میں کھلانے بلانے کا بھی سلسلہ ہوتا ہے ) تو ایسے لوگوں کے لیے میری محبت واجب ہوگئ۔

افادات: حضرت معاذبن جبل (راس صحابی ہیں اور انصار میں سے ہیں۔ نبی کریم (راس سے ان کو یمن کی طرف حاکم اور قاضی بناکر بھیجا تھا۔ صحابہ کرام میں ان کا ایک خاص مقام ہے۔ نبی کریم (راس سے ان کی ایک خاص مقام ہے۔ نبی کریم (راس سے ان کے متعلق فرمایا کہ لوگوں میں حلال اور حرام کے سب سے زیادہ جانے والے معاذبن جبل ہیں۔ حضرت عمر (راس کے دورِ خلافت میں طاعون بھیلاتھا، جو طاعونِ عمواس کے نام سے تاریخ میں مشہور ہے۔ اسی میں ان کا انتقال ہواہے۔

## مشغول شخص کے انتظار کاادب

حضرت ابوادریس خولانی (ﷺ) فرماتے ہیں کہ جب دوسرادن آیاتو میں جلدی سے مسجد میں پہنچ گیاتا کہ ان سے گفتگو کرنے کا مجھے موقع ملے، تومیں نے دیکھا کہ وہ مجھ سے پہلے وہاں آچکے ہیں اوروہ نماز میں مشغول ہیں، تومیں ان کے انتظار میں رہایہاں تک کہ وہ اپنی نمازسے فارغ ہوئے۔

اس سے یہ بھی معلوم ہواکہ جب انتظار میں سے تو پیچھے بیٹے ہوئے سے پہلے بھی بتلایا تھا کہ دورانِ نمازیاورداگر کسی کاانتظار کرناہو تواس اندازسے انتظار نہ کیا جائے کہ اس کو پتہ چل جائے کہ فلاں آدمی میرے انتظار میں ہے۔اس لیے کہ اگرایسا ہوگا تواس کی نمازیاورد میں جو

کیسوئی ہے وہ باقی نہیں رہے گی۔اس کاجی اس طرف متوجہ ہوجائے گا تواس وِرد کا جو مقصود ہے۔ وہ حاصل نہیں ہوگا۔

حضرت حکیم الامت تھانوی (نوراللہ مرتدہ) فرماتے ہیں کہ اگر کسی کا انتظار مقصود ہو،اور وہ کسی عبادت نماز، ذکر، دعا، تلاوت وغیرہ میں مشغول ہے تواس انداز سے اس کا انتظار کیاجائے کہ اس کو پتہ نہ چلے کہ فلال شخص میرے انتظار میں ہے۔

#### ملاقات كا مناسب طريقه

اوردوسری بات یہ فرمائی کہ جب وہ فارغ ہوئے توان کے چیرے کی طرف سے آیا۔ اس سے یہ بھی معلوم ہواکہ کسی سے ملاقات کامناسب طریقہ یہی ہے کہ سامنے کی طرف سے آیاجائے۔

## اللہ کی محبت کے حق دار

مطلب یہ ہے کہ جولوگ اللہ کی خاطر آپس میں مل کر بیٹھتے ہیں، جیسے دین کی باتیں سکھنے سکھانے اور سننے سنانے کے لیے، دین کی دوسری ایسی فکریں جن کااللہ تعالی نے تھم دیاہے ان امور کوانجام دینے کے لیے، لوگوں کی خدمت انجام دینے کے واسطے بیاروں کی مدد کامشورہ کرنے کے کیے، جس میں اپنا مفاداور غرض نہ ہو، ایسے امور کی تدبیریں اختیار کرنے کے لیے، اوران پر غورو فکر کرنے کے لیے آپس میں مشورہ کے لیے بیٹھیں گے؛ وہ سب اسی

"النہ تَجَالِسِ اُن فَیْ عَمْل شامل ہوگا۔ جیسے ہم سب آپس میں مل کر اس وقت یہاں بیٹے ہوئے ہیں ،ہاری کوئی اور غرض نہیں ہے، نبی کریم (گالیہ) کے ارشادات سننے سنانے کے لیے جمع ہوئے ہوئے ہیں ،ہاری کوئی اور غرض نہیں ہے۔اللہ اور رسول کی با تیں سننے کے لیے کہیں بھی بیٹے جاؤ، کتاب کی تعلیم ہور ہی ہے، قرآن پاک کے سکھنے سکھانے کے لیے جمع ہونا، مسائل کا سکھنا سکھانا، لوگوں میں دین پھیلانے کے لیے دعوت و تبلیغ کی نسبت سے بیٹھنا؛ یہ سب اس میں داخل ہے۔ دیکھو! محبت کا محل قلب ہے،اور جب اللہ واسطے محبت ہوگی تواجتماعِ قلوب ہوگا اور پھر جب وہ لوگ آپس میں مل کر بیٹھیں گے تواجتماعِ قوالب ہوگا۔

"وَالْهُ تَوَاوِیْنَ فِیَ "اوراسی محبت کی خاطر آپس میں ایک دوسرے کی زیارت اور ملاقات کرتے ہیں۔ کسی حکم کو پورا کرنا مقصد کرتے ہیں۔ کسی حکم کو پورا کرنا مقصد ہے، وہ بھی اس میں داخل ہے۔

''وَالْمُتَبَاذِلِیْنَ فِیَ''اوریہ ملاقات سوکھی سوکھی نہ ہوبلکہ ایک دوسرے پر اللہ واسطے کچھ خرچ بھی کرے، آپس میں کھلانے پلانے کا بھی سلسلہ ہو۔توجوایک دوسرے پر آپس میں اللہ کی خاطر خرچ کرتے ہیں۔ اللہ کے راستہ میں نکلے اور کہیں خرچ کی نوبت آگئ توایک دوسرے پر سبقت کرتے ہوئے اللہ ہی کی نسبت سے کہتے ہیں کہ میں خرچ کرتاہوں، کوئی اور غرض مقصود نہیں ہے۔

اہل اللہ کی خدمت میں جب اللہ کے واسطے حاضری دی جاتی ہے تووہاں یہ سب چیزیں پائی جاتی ہیں کہ ان سے محبت اللہ واسطے ہوتی ہے۔ان کی مجلس میں بیٹھنا اللہ کے واسطے ہوتا ہے۔ان کی زیارت کے لیے جانااللہ واسطے ہوتا ہے۔اور جو پچھ خرچ کیا جاتا ہے،وہ بھی اللہ واسطے ہوتا ہے۔اللہ ہی کی خاطر ایک دوسرے سے محبت رکھنے والے، اوراللہ ہی کی خاطر ایک دوسرے کی ملاقات کرنے ایک دوسرے کے پاس اٹھنے بیٹھنے والے،اوراللہ ہی کی خاطر ایک دوسرے کی ملاقات کرنے والے اوراللہ ہی کی خاطر ایک دوسرے کی ملاقات کرنے والے اوراللہ ہی کی خاطر ایک دوسرے کے خوبا وہ اللہ تعالی کی محبت کے حق دارہوجاتے اللہ تعالی ان سے محبت کرتاہے

### بير وه نغمه ہے جو...

یکی وہ مجالس ہوتی ہیں جہاں اللہ تعالی کی رحمت کے جھونکے چلتے ہیں۔ حضور اکرم (اللہ اللہ تعالیٰ کی رحمت کے جھونکے چلتے ہیں۔ حضور اکرم (اللہ کا ارشادہ ہے' اِن لِرَبِّکُمْ فِی اَیَامِ اللّٰہ تعالیٰ کی طرف سے رحمت کے خاص جھونکے چلتے ہیں، آپ ان مانہ کے دن اور راتوں میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے رحمت کے خاص جھونکے چلتے ہیں، آپ لوگ ان کوحاصل کرنے کی کوشش کرو۔ جیسے ہوا چل رہی ہو اور اس کے سامنے اگر ہم آجائیں توہواہم پرسے گذرے گی۔ اسی طرح اللہ کی رحمت کے جھونکوں کوحاصل کرنے کی کوشش کرو، اگرایک آدھ جھونکا آپ کو بھی لگ گیاتو پھر بھی بھی بد بختی پاس نہیں آئے گی، ہمیشہ کی سعادت حاصل ہوجائے گی۔ اور گویااللہ تعالیٰ کی طرف سے آپ ہمیشہ کے واسطے چن لیے جاؤ سعادت حاصل ہوجائے گی۔ اور گویااللہ تعالیٰ کی طرف سے آپ ہمیشہ کے واسطے چن لیے جاؤ

گے۔ گویا اجتباء وجذبِ خداوندی ہوگی۔ اسی کوباری تعالیٰ نے فرمایاہے ﴿اَللّٰهُ یَجْتَبِیُ اِلَیْهِ مَنْ یَّشَآءُ﴾ گویا یہ نعمت وہ ہے جوہرایک کو حاصل نہیں ہوتی اور ہروقت نہیں ملتی

محب کے لیے بچھ حناص دل مخصوص ہوتے ہیں سے وہ نغمہ ہے جو ہر ساز پر چھسےٹرا نہسیں حباتا

بہر حال! یہ اللہ تعالیٰ کاخاص انعام ہے اور اللہ تعالیٰ جسے چاہتے ہیں عطا فرماتے ہیں۔ لیکن بزرگوں نے لکھاہے کہ جو آدمی ذکر کااہتمام کرے، اور گناہوں کو چھوڑ دے؛ توایسے لوگوں کے قلوب اللہ تعالیٰ کی ان رحمتوں کواپنی طرف تھینچنے کی صلاحیت پیدا کر لیتے ہیں۔ ان قلوب میں اللہ کی رحمت کے جھو کوں کواپنی طرف متوجہ کرنے کی صلاحیت ہوتی ہے۔

# جب تسی سے اللہ واسطے محبت ہو

#### حدیث ۳۸۳

عن أبي كريمة المقدادين معديكرب (رافي) عن النبي (الله عن النبي الرَّافِيُّم) قال: إِذَا أَحَبَّ الرَّجُلُ أَخَاتُهُ فَلْيُغْبِرُهُ أَنَّهُ مِن أَبِي كريمة المقداودوالترمذي وقال حديث حسن)

مرجمہ: حضرت مقداد بن معد یکرب (رائی) سے منقول ہے کہ نبی کریم (رائی ایک ارشاد فرمایا کہ جب کوئی آدمی اپنے مسلمان بھائی سے اللہ کی خاطر محبت رکھے، تو اس کوچاہیے کہ جس کے ساتھ وہ اللہ کی نسبت سے محبت رکھتا ہوں۔

افادات: اللہ کے لیے محبت کی جائے تواس کے آداب میں سے یہ ہے کہ جس کے ساتھ آپ اللہ کی نسبت سے محبت اور تعلق رکھے ہوئے ہیں اس کو بھی باخبر کردیں کہ میں آپ سے اللہ کی خاطر محبت کر تاہوں۔اور پہلے ایک روایت گذر چکی ہے جس میں یہ بھی تھا کہ جس کوبتلایا جائے وہ اس کودعاکے طور پر یوں کہے کہ اللہ تعالیٰ تم سے محبت رکھے جس طرح تم اس کی خاطر مجھ سے محبت رکھتے ہو،اور اس کی وجہ سے یہ تعلق اورزیادہ مضبوط ہوتا ہے۔

# حديث مسلسل بالمحبة

#### حدیث ۳۸۴

وعن معاذر ﴿ أَن رسول الله ( الله ( الله عَلَيْمُ) أخذبيد وقال: يامعاذ! والله انى لأحبك ثم أوصيك يامعاذ! لاتدعن في دبر كل صلولا تقول: أَللَّهُمَّ أَعِيِّى عَلىٰذِ كُرِك وَشُكْرِك وَحُسْنِ عِبَا دَتِك ـ

مرجمہ: حضرت معافر رہے فرماتے ہیں کہ نبی کریم (سالیے) نے میر اہاتھ پکڑااور فرمایا کہ اے معافر اللہ کی قسم میں تم میں تم میں تم میں تم میں تاکید کرتا ہوں کہ ہر نماز کے بعد یہ کہنامت چھوڑیو، میں تم میں تم میں تم میں تاکید کرتا ہوں کہ ہر نماز کے بعد یہ کہنامت چھوڑیو، لیعنی ہر نماز کے بعد پابندی سے یہ دعا کرتے رہنا ''اللّٰهُ مَّ اَعِنِی عَلیٰ ذِکْدِکَ وَشُکْدِکَ وَحُسْنِ عِبَاکَتِکَ '(جس میں یہ دعامانگی گئی ہے کہ) اے اللہ اتو میری مدد کراس معاملہ میں کہ میں تیری یادکروں اور تیراشکرادا کروں، اور تیری عبادت بہتر طریقہ سے انجام دے سکوں۔

افادات: یہ روایت محدثین کے یہاں مسلسل بالمحبۃ کے نام سے مشہورہے کہ ہر اساذ اپنے شاگردسے یہ روایت بیان کرتے ہوئے مسلسل سندسے پہلے نبی کریم (اللہ کا یہ ارشاد نقل کرتاہی، اوراخیر میں وہ بھی یوں کہتاہے کہ میں بھی تم سے محبت کرتا ہوں، تم بھی ہر نماز کے بعد یہ پڑھاکرو۔ آپ لوگ بھی اس کااہتمام کریں۔

میں نے بھی اپنے شیخ حضرت مولانا محمدز کریاصاحب (نوراللہ مرتدہ) سے اور اسی طرح حضرت مفتی محمود حسن صاحب گنگوہی (نوراللہ مرتدہ) سے بیہ روایت اسی تسلسل کے ساتھ سنی ہے۔

#### معمولات پریابندی کی دعا

اس دعاکی بڑی برکتیں ہیں۔ بہت سے لوگ اپنے معمولات کی پابندی کے سلسلہ میں پریشان ہوتے ہیں کہ کچھ دنوں تک پابندی ہوتی ہے، پھر چھوٹ جاتے ہیں۔ بہت سے نیک اعمال شروع کرتے ہیں، پچھ دنوں تک معاملہ چلتا ہے، پھر ان سے تعلق ختم ہوجاتا ہے۔ اس دعا کا اہتمام کرنے کی برکت سے ان شاء اللہ معمولات کی پابندی بھی آسانی سے نصیب ہوجائے گی۔ اس لیے کہ اس دعا میں اللہ تعالیٰ کی مدد خاص ان تین کاموں کے لیے مائی گئ ہوجائے گی۔ اس لیے کہ اس دعا میں اللہ تعالیٰ کی مدد خاص ان تین کاموں کے لیے مائی گئ ہوجائے کہ اے اللہ! تومیر کی مدد کر اس بات پر کہ میں تیری یاد اور ذکر کروں اور تیری نعموں پر تیر اشکر اداکروں ، اور تیری عبادت بہتر سے بہتر طریقہ سے انجام دوں۔ لہذا اس دعا کی عادت بنالو۔ فرض نماز کے سلام کے بعد فوراً پہلاکام یہ ہونا چاہیے۔ ان شاء اللہ اس دعا کی برکت سے آپ کے لیے اپنے معمولات پر پابندی بہت آسان ہوجائے گی۔

# کیاتم نے ان کوبتادیا

#### حدیث ۳۸۵

مرجمہ: حضرت انس رض اللہ عنہ سے منقول ہے کہ ایک صحابی نبی کریم (عَلَیْمًا) کے پاس بیٹے ہوئے تھے، وہاں سے ایک صاحب گذرے۔ان صحابی نے نبی کریم (عَلَیْمًا) سے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! میں اس آدمی سے محبت کرتاہوں۔ حضوراکرم (عَلَیْمًا) نے ان سے بوچھا: تم نے اس کو بتلادیا ہے؟انہوں نے کہا: نہیں ۔ حضوراکرم (عَلَیْمًا) نے فرمایا: اس کوباخبر کردو۔ چنانچہ وہ صحابی اُٹے اور جلدی سے جاکران سے ملے اور کہنے گے: اللہ کی خاطر میں تم سے محبت رکھتا ہوں۔ توان صحابی نے کہا: جس ذات کی خاطر تم مجھ سے محبت رکھتے ہو،وہ ذات بھی تم سے محبت رکھے۔

افادات: یہی آداب میں سے ہے۔ پہلی بات توبہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی نسبت سے اللہ تعالیٰ کی خاطر آپس میں جو محبت اور تعلق قائم کیاجاتا ہے، جس میں اپنی کوئی غرض اوراپنا کوئی مفاد شامل حال نہ ہو،اس کی اللہ تعالیٰ کے یہاں بڑی قدر ہے، اور اس کے نتیجہ میں آدمی کواللہ تعالیٰ کی محبت حاصل ہوتی ہے، اور قیامت کے روزاس کی وجہ سے بڑامر تبہ حاصل ہوگا۔ یہ بڑی آسان چیزہے، اس میں کوئی مشکل نہیں ہے۔ کسی کے ساتھ اللہ کی نسبت پر محبت کا تعلق قائم کرلینا بہت سہل سودا ہے۔ جتنے بھی دینی کام ہیں ان کو انجام دینے کے پر محبت کا تعلق قائم کرلینا بہت سہل سودا ہے۔ جتنے بھی دینی کام ہیں ان کو انجام دینے کے پر محبت کا تعلق قائم کرلینا بہت سہل سودا ہے۔ جتنے بھی دینی کام ہیں ان کو انجام دینے کے

لیے آپس میں جو تعلق قائم کئے جائیں گے وہ سب اسی میں داخل ہیں۔ان سب میں یہ فضیات بڑی آسانی سے حاصل ہوجائے گی۔

# علامائحبِاللهِ تَعَالَىٰ الْعَبُلَ وَالْحَتَّعَلَىٰ التَّخَلُّقِ بِهَا وَالْحَتَّعَلَىٰ التَّخَلُّقِ بِهَا ﴿ عِلْسِ ا ﴾

اللہ تعالیٰ کی بندے سے محبت رکھنے کی نشانیاں اوراس کوحاصل کرنے کی تزغیب مجلس ا

#### بِدِالْلِيُّالِ الْتِحِرِ الْحِسَّةِ فِي الْمِثْلِيِّةِ الْمِيْلِيِّةِ الْمِثْلِيِّةِ الْمِثْلِيِّةِ الْمِثْلِ

اسرجولائی وووایئ

#### ۷ارر بیع الثانی ۱۳۲۰<u>.</u>-ه

ٱلْحَمْلُ لِللهِ نَحْمَلُهُ وَ نَسْتَعِيْنُهُ وَ نَسْتَغُفِرُهُ وَنُؤُمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوذُبِاللهِ مِنْ شُرُورِ اللهِ مَنْ شُرُورِ اللهِ مَنْ شُرُورِ اللهِ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَن يُّضْلِلُهُ فَلاَ هَادِي لَهُ اللهِ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَن يُّضْلِلُهُ فَلاَ هَادِي لَهُ

وَنَشْهَدُان لَا اللهِ وَحَلَا لَا شِرِيْكَ لَهُ وَنَشْهَدُانَّ سَيِّلَنَا وَمَوْلَانَا هُحَبَّداً عَبْدُلا فَر مَا مَا مَا اللهِ وَحَلَا لا شَرِيْكَ لَهُ وَنَشْهَدُانَ سَيِّلَا نَا وَعَلَا اللهِ وَحَلَا لا شَرِيْكَ لَهُ وَرَسُولُهُ

اللہ تعالیٰ کی اپنے بندے سے محبت رکھنے کی نشانیاں ،اوراس کوحاصل کرنے کی ترغیب اوراس کے لیے کوشش کرنا۔ یعنی اللہ تعالیٰ بندے سے کب محبت کرتاہے، اس کی نشانی بتلائی جاتی ہے،اوراللہ تعالیٰ کی محبت کوہم کیسے حاصل کرسکتے ہیں کہ اللہ ہم سے محبت کرے، اوراس مقام کوہم کیسے پاسکتے ہیں،اس کی ترغیب بھی دی ہے اوراس کو حاصل کرنے کا طریقہ بھی بتلایاہے۔

## محبت کی نشانی

﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ الله فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ الله وَيَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوْبَكُمْ وَالله عَفُوْرٌ جَيْمُ ﴾ الله وَيَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَالله عَفُورٌ جَيْمُ ﴾ الله تعالى سے محبت رکھتے ہو تومیری پیروی کرو، نبی! آپ لوگوں سے کہہ دیجئے کہ اگر تم الله تعالیٰ سے محبت رکھتے ہو تومیری پیروی کرو،

الله تعالی تم سے محبت کرے گااور تمہارے گناہوں کو معاف کرے گا۔ الله تعالی گناہوں کا معاف کرنے والابر امہر بان ہے۔

اللہ تعالیٰ کے ساتھ بندہ محبت رکھتاہے یہاں اس کی علامت بے بتلائی گئی کہ آدمی نبی کریم (سیلیہ) کی پیروی اوراتباع کرے۔جو آدمی اپنی زندگی کے مختلف احوال اور شعبوں میں نبی کریم (سیلیہ) کی زیادہ سے زیادہ پیروی اورآپ کے نقش قدم پرچلنے کا اہتمام کرے گا،ہے اس بات کی علامت سمجھی جائے گی کہ وہ اللہ تعالیٰ سے محبت رکھتا ہے۔اللہ تعالیٰ سے محبت کی علامت بہی ہے کہ وہ حضوراکرم (سیلیہ) کی پیروی اوراتباع کرے،حضوراکرم (سیلیہ) کی سنتوں کوزیادہ سے زیادہ اپنی زندگی میں لانے کی کوشش کرے۔

#### مقام محبوبيت

اس لیے کہ دنیامیں کوئی آدمی کسی چیزکادعویٰ کرتاہے تواس دعویٰ کی صداقت کے لیے اس سے کوئی علامت اور شہادت مانگی جاتی ہے۔ لہذا اگر ہم یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ ہمیں اللہ تعالیٰ سے محبت ہے توخود اللہ تعالیٰ نے ہی یہ فرمادیا کہ اے نبی! آپ ان لوگوں سے کہہ دو کہ اگر تم یہ دعویٰ کرتے ہو کہ اللہ سے محبت ہے تومیری پیروی کرو، اور جب اللہ کی محبت کی وجہ سے نبی کریم (مانیہ) کی پیروی کی، تواس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس انعام سے نوازے جاؤگے کہ اللہ تعالیٰ خودہی تم سے محبت کرنے گے گا یعنی اب تم

الله تعالیٰ کے محبوب بن جاؤگے۔ پہلے محب تھے، اب محبوب بن گئے۔ اور الله تعالیٰ کی محبوبیت کامقام بہت اونچامقام ہے۔

میں پہلے بھی نقل کرچکا ہوں کہ حضرت علامہ شبیر احمد صاحب عثانی (نوراللہ مرقدہ) فرماتے ہیں کہ قرآن یاک میں اللہ تعالی نے حضرت موسیٰ (ایساً) کا تذکرہ بہت کثرت سے کیاہے،کسی اور نبی کا تذکرہ قرآنِ یاک میں اس کثرت سے نہیں کیا گیاہے، اور بعض جگہوں پر توبڑی محبت اورخاص اندازے کیا گیاہے۔ بلکہ ایک جگہ توبیہ کہا گیاہے ﴿وَأَلْقَیْتُ عَلَیْكَ مَحَبَّةً مِّیِّی وَلِتُصْنَعَ عَلیٰ عَيْنَ ﴾ الله تعالى نے فرمایا كه تمهارے اوپر میں نے محبت ڈال دى، تاكه تمهارى پرورش ميرى نگاہوں کے سامنے ہو۔ توعلامہ عثمانی (ﷺ) فرماتے ہیں کہ یہ سب دیکھ کرمجھے خیال آتا تھا کہ نبی کریم (عظیم) توسیدالانبیاء ہیں، لیکن آپ کا بھی تذکرہ قرآنِ یاک میں اس کثرت سے نہیں ہے، حالانکہ قرآن تو آپ پر نازل ہوا؟ لیکن جب اس آیت پر غور کیاتو قلبی انشراح ہو گیا،اس آیت میں اللہ تعالی نے بتلادیا کہ جو آدمی نبی کریم (سے) کی پیروی کرے گا،اللہ تعالی خوداس سے محبت کرے گا۔ توجن کی پیروی کرنے سے، اور جن کے نقشِ قدم پر چلنے سے؛ پیروی کرنے والول کو الله تعالیٰ کی محبوبیت کامقام حاصل ہوجاتاہو؛توخوداس ذات کو محبوبیت کا کتنا اونجا مقام حاصل هو گا!!!

## الله تعالی الیی قوم کو لائے گا

دوسری آیت پیش کی ہے جس میں اللہ تعالیٰ کن لوگوں سے محبت کر تاہے اس کی پچھ علامات بتلائی ہیں

﴿ وَأَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوْا مَنَ يَّوَتَدَّمِنُكُمْ عَنْ دِيْنِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي الله بِقَوْمٍ يُّحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَوْلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ أَعَنَوْ الله وَالله وَاله وَالله وَ

## دوكامول پراعلانِ جنگ

#### حدیث ۳۸۲

وَعَنُ أَيْ هُرَيْرَةَ (اللهِ) قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ (اللهِ اللهَ تَعَالى قَالَ: مَنْ عَادِي لِي وَلِيًّا فَقَلُ اذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ. وَمَا تَقَرَّبَ إِنَّ عَبْدِي بِشَيْعُ أَحَبُ إِنَّ مِنَا افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ، وَمَايَرَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبَ إِنَّ بِالتَّوافِلِ حَتَّى أُحِبُّهُ، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمُعَهُ الَّذِي يَسْبَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْحِرُ بِهِ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ مِهَا، وَرِجُلَهُ الَّتِي يَمْشِي مِهَا، وَإِنْ سَأَلَيْنَ أَعْطَيْتُهُ، وَلَكِنَ اسْتَعَاذَنِي لَأُعِيْنَذَهُ و (والاالبخاري)

مرجمہ: حضرت ابوہریرہ (ﷺ) سے منقول ہے کہ نبی کریم (ﷺ) نے ارشاد فرمایا کہ باری تعالیٰ فرماتے ہیں کہ جو آدمی میرے کسی ولی کے ساتھ دشمنی رکھے گا،تومیس اس سے جنگ کااعلان کرتاہوں، لڑائی کی دھمکی اور چیلنج کرتاہوں۔

افادات: دیکھو! قرآنِ پاک میں لڑائی کاایک چیلنج دیا گیاہے ﴿فَانُ لَّمْ تَفْعَلُوْا فَأَذُنُوا اِحْرَبِ مِّنِ اللهِ وَرَسُولِهِ ﴾ سود کی حرمت کا حکم نازل ہونے سے پہلے جن لوگوں نے آپس میں سودی معاملہ کرر کھا تھا جیسے کسی کوسود پر قرض دے رکھا تھا تو باری تعالی نے یہ بھی حکم دیا کہ اس سے پہلے سود کے جومعا ملے تم کر چکے ہو، اس میں صرف اپنی اصل رقم ہی لیجیو۔ اوپر تم نے جوسود مقرر کیاہے وہ مت لینا۔ سود کے معاملہ میں اتنا سخت رویہ اپنایا گیا۔ سابقہ جومعاملات ہو چکے مقرر کیاہے وہ مت لینا۔ سود کے معاملہ میں اتنا سخت رویہ اپنایا گیا۔ سابقہ جومعاملات ہو چکے سے ان کے بارے میں بھی یہ تاکید کی گئی کہ بس! اصل ہی لینا، اوپر کامت لینا۔ اور اگر ایسا

نہیں کروگ توایسے لوگوں کو اللہ اوراس کے رسول کی طرف سے جنگ اور لڑائی کی خبر کردو۔ اتنا خطرناک معاملہ ہے۔

آج اگرسورت کاکوئی معمولی پی ایس آئی، یا حکومت کامعمولی عہدے والا کوئی افسر کسی کودھمکی دیرے کہ میں دیکھ لوں گا، تواس کی راتوں کی نیندیں حرام ہوجاتی ہے، اس کے کھانے کامزہ کرکراہوجاتا ہے، زندگی کالطف ختم ہوجاتا ہے، حالانکہ اس کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔ تواللہ تعالیٰ جس کوجنگ کی دھمکی دیں، اس کو کہاں سکون اور چین میسر آسکتا ہے۔ اس کے باوجو دجو مسلمان اپنے آپ کو مسلمان کہلاتے ہوئے سود کے معاملات کرے گا؛وہ بھلاکیے سکون پاسکے گا؟اور پھراس کے لیے ترقی کاراستہ کیسے کھل سکتا ہے؟ تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے جنگ اور لڑائی کی دھمکی والاایک حکم توسود والا ہے جو قرآنِ پاک میں آیا ہے۔ اوردو سری دھمکی حدیث قدسی میں آئی ہے کہ جس نے میرے کسی دوست اورولی سے، کسی اللہ والے سے دھمئی رکھی؛ تو اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ - میری طرف سے اس کولڑائی کا اعلان ہے۔

#### قبرسے تنین پیغام

اسی لیے ہمارے شیخ حضرت مولانا محمدز کریاصاحب (نوراللہ مرتدہ) ہمیشہ اپنی مجلس میں بڑی تاکیدسے فرمایا کرتے تھے کہ بھائی!ان اللہ والوںسے ڈرتے رہو۔

اور حضرت شیخ فرماتے تھے کہ میرے والدصاحب کاجب انتقال ہواتووہ اپنے سر پر بڑا قرضہ چھوڑ گئے تھے، جس کی ادائیگی مجھ پر آپڑی تھی،اورخاندان والوں کو بھی اس کی بڑی فکر تھی، لیکن مجھے اطمینان تھا۔ والدصاحب کے انتقال کے بعدایک صاحب تعزیت کے لیے آئے، بڑے آدمی شے، اللہ والے شے، اور ان کو کشف قبور ہوتا تھا، وہ والدصاحب کی قبر پر گئے اور مراقبہ کیا اور مراقبہ کیا اور وہاں سے آنے کے بعد کہا کہ بھائی! تمہارے والدصاحب نے تین باتیں کہی ہیں اور میرے ذریعہ سے تم پر تین پیغام کہلوائے ہیں۔ ایک توبیہ کہاہے کہ ان اللہ والوں سے ورتے رہیو، ان کی اُٹی بھی سید تھی ہوتی ہے۔ اور دو سراپیغام یہ دیاہے کہ میرے قرضہ کے متعلق فکر مت کرناوہ ادا ہوجائے گا۔ اور حضرت شیخ فرماتے ہیں کہ شروع جوانی میں متعلق فکر مت کرناوہ ادا ہوجائے گا۔ اور حضرت شیخ فرماتے ہیں کہ شروع جوانی میں والدصاحب کے انتقال کے بعد مکان کے جس حصہ میں میں آرام کرتا تھا اس کے دروازے کی کنڈی نہیں لگاتا تھا، تو والدصاحب نے تیسر اپیغام یہ کہلوایا کہ دروازہ کی کنڈی لگالیا کرو۔ ویسے کنڈی لگالیا کرو۔ ویسے کنڈی لگالیا کرو۔ ویسے کنڈی لگالیا کری عدیث میں بھی تاکید آئی ہے۔

## ألى كيسے سيدهي ہوسكتی ہے؟

حضرت شیخ (رئیلی نے آپ بیتی میں بھی لکھاہے اور حضرت کی مجلس میں خود میں نے بھی کئی مرتبہ سناہے۔ فرماتے سے کہ جب یہ جملہ میں نے سناکہ ان اللہ والوں سے ڈرتے رہیو، ان کئی مرتبہ سناہے۔ فرماتے سے کہ جب یہ جملہ میں نے سناکہ ان اللہ والوں سے ڈرتے رہیو، ان کی اُلٹی بھی سیدھی میں نہیں آئی۔ اس لیے کہ میں یوں کہاکر تاتھا کہ اُلٹی توالٹی ہی ہوتی ہے، کسی کی بھی ہو، اللہ والا ہے توکیا ہوا؟ اُلٹی کیسے سیدھی ہوسکتی ہے؟ اس لیے حضرت فرماتے ہیں کہ یہ میری سمجھ میں نہیں آیا۔

اس کے بعد جس زمانہ میں حضرت مولانا خلیل احمد صاحب سہار نپوری (ﷺ)-جو حضرت شیخ کے شیخ اور پیرہیں - ہجرت کرکے مدینہ منورہ تشریف لے گئے، توجاتے وقت انہوں نے مدرسہ مظاہر علوم کی نظامت کے لیے حضرت مولاناعبداللطیف صاحب (ﷺ)کو مقرر کیا،وہ حافظ صاحب کے نام سے مشہور تھے۔سہار نپور میں دوچار لوگ حضرت حافظ صاحب کے مخالف تھے،ان سے بیر اور عداوت رکھتے تھے۔حضرت سہار نپوری (ﷺ)جب مدینہ منورہ میں قیام پذیر تھے توبہ لوگ یہاں سے حضرت پرحافظ صاحب کی جھوٹی جھوٹی شکایتوں کے خط لکھاکرتے تھے۔جس زمانہ میں یہ غلط خط وہاں پہنچتے تھے تو حضرت شاہ عبدالقادرصاحب رائیوری(ﷺ) بھی وہال مقیم تھے۔ حضرت شیخ فرماتے ہیں کہ حضرت رائیوری(ﷺ) نے مجھ پربیہ لکھاکہ آپ حافظ صاحب سے کہئے کہ فلال صاحب آپ کے متعلق شکایتوں کے ایسے خط یہاں لکھ رہے ہیں،ان کوذراسنجالیں۔حضرت شیخ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت رائپوری کو جواب میں کھاکہ آپ کوتومعلوم ہے کہ ان کو حافظ صاحب سے خواہ مخواہ کی دشمنی ہے، اور کوئی بات نہیں ۔اس لیے وہ لوگ جھوٹی شکایتوں کے خط لکھ رہے ہیں اورآپ بھی جانتے ہیں۔حضرت رائپوری نے دوبارہ مجھے لکھا کہ نہیں احافظ صاحب کو تاکید کرو کہ ان کی دل جوئی کرتے رہیں، تاکہ ان کی طرف سے اس طرح کے خطوط نہ پہنچیں۔اس کے بعد حضرت رائپوری (ﷺ) جب واپس تشریف لائے تومیں نے پوچھاکہ آپ نے ایساکیوں لکھا، آپ کو بھی معلوم تھا۔ اس پر حضرت رائبوری(ﷺ) نے فرمایاکہ بھائی دیکھو!اگرچہ یہ تومجھے بھی معلوم

تھا کہ وہ جھوٹی شکایتیں لکھتے ہیں ،لیکن جب باربارایسے خطوط حضرت کے پاس پہنچتے رہیں گے تو آپ بھی جانتے ہیں کہ جب کوئی جھوٹی بات باربار کہی جاتی ہے تووہ کچھ نہ کچھ اثر تو کرتی ہی ہے۔

## فورأبد كماني

اور میں تو ہمیشہ کہا کر تاہوں کہ آج کل تو ہماراحال ہے ہوگیاہے کہ ہم تو ہہت کچے ہوگئے ہیں۔ایک آدمی کے ساتھ سالہاسال سے ہمارااُٹھنا بیٹھنار ہنا سہناہے، اس کے مزاج سے ہم واقف ہیں۔ایک اور ہمارے مزاج سے وہ واقف ہے۔اس کے باوجود ایک غیر متعلق آدمی آکر ہمارے کان میں یوں کہہ دے کہ تمہارادوست تمہارے متعلق ایبا ایبا کہہ رہا تھا، تو بس! ہمارااس کے ساتھ کاپندرہ سال کا تجربہ ایک طرف رہ جائے گا اور اس غیر کی اس ایک بات پر ہم یقین واعتاد کرلیں گے۔حالا نکہ جس آدمی نے آکریہ بات کہی ہے اسی پر ہم دوسری باتوں میں اعتاد اور بھروسہ نہیں کرتے، پھر بھی اس بات کو س کر تو ہمارا دماغ چکراہی جاتا ہو،اور ہم فوراً بدگمانی میں مبتلا ہوجاتے ہیں،اوراپنے اس دوست اور ساتھی کے متعلق ہمارا پندرہ سال کا تجربہ دھر اکادھر ارہ جاتا ہے۔ہمارا حال تو ایسا ہوگیاہے۔

خیر!یہ تو پچ میں ایک بات آگئ تو صرف اسی غرض سے کہہ رہاہوں کہ اس زمانہ میں اس طرح کے چگر بہت بڑھ گئے ہیں، جس کا نتیجہ یہ ہو تاہے کہ ایسی ہی معمولی معمولی باتوں پر بھائی بھائی میں، دوست میں، اہلِ خاندان میں آپس میں اختلافات اور جھڑے ہوجاتے ہیں۔ اور پھر جب اس کی تحقیق کی جاتی ہے اوراس بات کی اندر سے کھود کرید کی جاتی ہے تو

پتہ چلتاہے کہ فلال صاحب نے ایسا کہاتھا۔ اب جن صاحب نے اس کی بات پر اعتاد کیاہے ان سے اگر سوال کیاجاتاہے کہ بھائی! تم نے ان کی اتنی سی بات س کریہ کام کیا؟ کیا تنہارے نزدیک یہ آدمی معتبر ہے؟ تووہی کہتاہے کہ یہ معتبر آدمی تو نہیں ہے۔جب معتبر نہیں ہے تو پھرکیوں اپنے زندگی بھر کے تجربہ کواس کی وجہ سے قربان کررہے ہو؟ آج کل ایسا ہورہاہے۔ اس لیے ایسی باتوں میں بہت سمجھ داری سے کام لینے کی ضرورت ہے۔

توایک غلط بات بھی جب باربارآدی کے سامنے آتی ہے تو وہ دل پراٹر کرتی ہے۔ حضرت شخ (بیٹ) فرماتے ہیں کہ حضرت رائپوری (بیٹ) نے فرمایا کہ حضرت کے پاس بھی جب بارباریہ لوگ جموٹی شکایتوں کے خط لکھتے رہیں گے، تو حضرت کے دل میں ان کے متعلق کدورت اور ناگواری پیداہوجائے گی کہ حافظ صاحب وہاں کیا کررہے ہیں (جیسے اپنے کسی متعلق آدمی کے بارے میں جب باربارشکایت پہنچ کہ وہ ایسی حرکتیں کرتاہے تواس کی وجہ سے بڑے کو تکلیف ہوتی ہے ناکہ یہ کیاغلط حرکتیں کرتا رہتا ہے) اوراللہ والوں کے دل میں کسی کے متعلق ناگواری کا پیداہونااس کوفتنہ میں ڈالنے کا ذریعہ بنتاہے۔اس کے اوپراس کی وجہ سے پچھ نہ ناگواری کا پیداہونااس کوفتنہ میں ڈالنے کا ذریعہ بنتاہے۔اس کے اوپراس کی وجہ سے پچھ نہ فرماتے ہیں کہ جب حضرت رائپوری (بیٹ) نے یہ بات کہی تومیری سمجھ میں وہ بات آئی کہ فرماتے ہیں کہ جب حضرت رائپوری (بیٹ) نے یہ بات کہی تومیری سمجھ میں وہ بات آئی کہ اللہ والوں کی اُلٹی بھی سیر بھی ہوتی ہے۔

### حضرت وحشی (رض المدر) کے اسلام کا قصہ

اسی سے ایک اور بڑامسکلہ حل ہوجاتاہے جوحدیث میں بھی آتاہے لیکن بہت سے لو گول کی سمجھ میں نہیں آتا۔ حضرت و حشی ﷺ جنہوں نے غزوۂ اُحد کے موقع پر حضرت حمزہ رﷺ کوشہید کیاتھا۔اُس وقت وہ کفار کی طرف سے آئے تھے اوران کے آقا نے ان سے کہا تھاتم ان کو(حضرت حمزہ کو) قتل کروگے تومیں تم کو آزاد کر دوں گا۔ چوں کہ ان کے آقاکے چیا کو حضرت حمزہ (ﷺ) نے غزوۂ بدر کے موقع پر ماراتھا۔ تو حضرت و حشی اس وقت اسی لیے آئے تھے،اورانہوں نے حضرت حمزہ ﴿﴿ ﴾ کو شہید کر دیا تھا، اور پھران کو آزادی ملی۔جب مکہ مکرمہ فتح ہواتواس موقع پر نبی کریم (علیہ) نے تمام لوگوں کو عام معافی دیدی تھی، کیکن ان میں سے گیارہ مرد اور چارعور تیں؛کل پندرہ اشخاص ایسے تھے جن کے متعلق نبی کریم (عظیہ) نے اعلان کیاتھاکہ ان کاجرم ناقابل معافی ہے۔ان پندرہ میں سے ایک حضرت وحشی بھی تھے۔اس کیے کہ حضرت حمزہ (ﷺ) کی شہادت کے واقعہ سے نبی کریم (اللہ اللہ) کے قلب ِاطهر پر بڑااتر ہوا تھا،اوراس کے بعد ان کی تغش کے ساتھ بھی ان لوگوںنے جو معاملہ کیاتھاوہ بڑا بھیانک تھا،اس کی وجہ سے اور زیادہ تکلیف ہوئی تھی۔یوں کہناچاہیے کہ اس نے توجلتے پر تیل چھڑکنے کا کام کیا تھا۔ خیر! جب ان کے متعلق یہ اعلان ہواتو حضرت وحثی وہاں سے بھاگ کر طائف چلے گئے، فتح مکہ کے بعد طائف کا بھی محاصرہ کیا گیا تھالیکن وہ فتح نہیں ہوا تھا، اور الله تعالی کی طرف سے نبی کریم (شینے) کو بتادیا گیاتھا کہ وہ ابھی فتح ہونے والانہیں ہے،

اس کیے آپ نے وہاں سے محاصرہ اٹھالیا اوردعافرمائی کہ اے اللہ!ان کوہدایت دیدے اور مدینہ بھیج دے۔بعد میں اللہ تعالی نے طائف والوں کوہدایت دی۔اورجس زمانہ میں مختلف قبائل کی طرف سے وفود حضوراکرم (مالیہ) کی خدمت میں ( و ج ) پہنچ رہے تھے، طائف والوں نے بھی یہ کہلوانے کے لیے اپناوفد آپ (مالیہ) کی خدمت میں بھیجا کہ ہم سب اسلام قبول کرتے ہیں۔

طائف والوں کاوفد (deputation) جب مدینہ منورہ جارہاتھا توکسی نے حضرت وحثی سے کہاکہ ابھی موقع ہے، تم بھی ان کے ساتھ چلے جاؤ۔اس لیے کہ حضوراکرم (ﷺ) کی عادتِ شریفہ یہ ہے کہ جو آدمی وفد میں سفیر بن کر جاتا ہے اس کو گزند نہیں پہنچاتے اوراس کو کوئی تکلیف نہیں دی جائی۔اگرچہ آپ کے متعلق یہ اعلان ہوچکاہے،لیکن اگر اس طرح جاؤگے توامیدہے کہ نی جاؤگے۔چنانچہ اس وفد میں یہ بھی گئے۔جب یہ مدینہ منورہ پہنچ اور نبی کریم (ﷺ) کے پاس جاکر کھڑے ہوئے توکسی نے حضورہے عرض کیا کہ یہ حضرت عزہ کے قاتل وحثی ہیں۔انہوں نے فوراً کلمہ پڑھاتو حضوراکرم (ﷺ) نے فرمایا کہ ایک آدمی کااسلام لانا مجھے ایک ہزار کافروں کے قتل کرنے کے مقابلہ میں زیادہ مجبوب ہے۔ (سنج البدی۔باب قتل میں نیادہ محبوب ہے۔ (سنج البدی۔باب قتل میں نیادہ سال میں نیادہ میں نیادہ میں نیادہ موب ہے۔ (سنج البدی۔باب قتل میں نیادہ م

انہوں جب کلمہ پڑھ کراسلام قبول کرلیاتو حضوراکرم (علیہ) نے ان سے کہا کہ اگر تم ایساکر سکتے ہوکہ میرے سامنے نہ آؤ اوراپناچرہ مجھے نہ دکھاؤ؛ تو ایسا کرو۔ انہوں نے کہاکہ طمیک ہے۔ چنانچہ جب انہوں نے حضوراکرم (علیہ) کی خواہش یہ دیکھی تومدینہ منورہ سے

روانہ ہوگئے تاکہ آپ کے سامنے آنے کی نوبت ہی نہ آئے۔ یہ بھی دیکھنے کے قابل چیز ہے۔ محبوب کی خواہش پر ترجیح دینا اسی کو کہتے ہیں:۔۔

أُرِيْدُوِصَالَهُوَيُرِيْدُهَجُرِئ فَأَتَّرُكُمَاأُرِيُدُلِمَايُرِيْدُ

میں تو محبوب کے وصال کاطلبگار ہوں لیکن وہ میری جدائی چاہتاہے۔ تومیں اپنی خواہش کواس کی خواہش معلوم کواس کی خواہش پر قربان کرتا ہوں۔ حضرت وحشی نے بھی نبی کریم (مالیہ) کی خواہش معلوم ہونے کے بعد مدینہ منورہ چھوڑ دیا اور وہاں سے نکل گئے۔ (بحن ری شریف۔ باب قتل مسنوں مدینہ منورہ کے بعد مدینہ کی بعد مدینہ منورہ کے بعد مدینہ منورہ کے بعد مدینہ کے بعد مدینہ منورہ کے بعد مدینہ کے بعد کے بعد مدینہ کے بعد کے بع

## حضرت وحشی (رضاله عد) کو کیوں منع فرمایا؟

یہاں ایک سوال پیداہو تاہے کہ نبی کریم (علیہ) تور حمۃ للعالمین تھے اور ہیں، پھر آپ نے ان سے یہ کیوں فرمایا کہ تم اپناچہرہ مجھے مت دکھاؤ اور میرے سامنے نہ آؤ؟

حضرت شیخ (نوراللہ مرقدہ) نے اس کا یہی جواب دیاہے کہ یہاں آپ (علیم) کاان کو اپنے سے دورر کھنااپنے لیے نہیں ،بلکہ اُن کے لیے تھا۔ حضرت وحثی کی بھلائی اور خیرخواہی اسی میں تھی کہ وہ حضور کی نظروں سے دورر ہیں۔ کیوں ؟اس لیے کہ حضرت حمزہ (ریہ کی شہادت کاجوواقعہ بیش آیاتھا،اس سے حضوراکرم (علیم) کے قلب ِ اطہر پرجو تکلیف ہوئی تھی،وہ بہت زیادہ تھی۔ چوں کہ حضرت حمزہ (ریہ کامثلہ کیا گیاتھا جس کو دیکھ کر حضور اقدس (علیم) نے قسم زیادہ تھی۔ چوں کہ حضرت حمزہ (ریہ کامثلہ کیا گیاتھا جس کو دیکھ کر حضور اقدس (علیم) نے قسم

کھائی تھی کہ میں اس کے بدلہ میں سرِّ(۵۰)آدمیوں کے ساتھ ایسا ہی معاملہ کروں گا۔ اورجب تک بدلہ نہیں لوں گاتب تک چین سے نہیں بیٹھوں گا۔ اسی پر قرآن کی یہ آیت نازل ہوئی ﴿وَانْ عَاقَبْتُهُ فَعَاقِبُوْابِهِ فَلِ مَا عُوقِبْتُهُ بِهِ وَلَئِنْ صَبَرَتُهُ لَهُوَ خَیْرٌلِّلصَّابِرِیْنَ اگرتم بدلہ نازل ہوئی ﴿وَانْ عَاقَبُتُهُ فَعَاقِبُوْابِهِ فَلِ مَا عُوقِبْتُهُ بِهِ وَلَئِنْ صَبَرَتُهُ لَهُوَ خَیْرٌلِّلصَّابِرِیْنَ اگرتم بدلہ لو جتنا انہوں نے تمہارے ساتھ کیاہے، اوراگرتم صبر کروتوصر کرنے والوں کے لیے یہ اچھا ہے۔ تو حضور اکرم ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ الله

خیر! حضرت شیخ (نورالله مرقدهٔ) فرماتے ہیں کہ نبی کریم (ملکیہاً) نے حضرت وحشی سے جویہ فرمایااس کی وجہ بیہ تھی کہ حضرت وحشی جب بھی حضورکے سامنے آتے،تووہ واقعہ تازہ ہوجاتا۔ جیسے کسی نے کسی کے بیٹے کو قتل کر دیاہو توجاہے والدنے قاتل کو معاف کر دیاہولیکن اس کودیکھ کربیٹے کے قتل کامنظر توسامنے آہی جاتاہے۔اسی طرح ان کے سامنے آنے سے حضور (علیم) کووہ واقعہ تازہ ہوجاتا اور آپ کے دل پر غیر اختیاری تکلیف ہوتی۔اس لیے کہ تکلیف کاہونااختیاری چیز نہیں ہے۔ آپ کے اختیار میں معاف کردینا تھا؛وہ کردیا۔ کیکن کسی کو دیکھ کر آدمی کے دل میں غیر اختیاری طور پرجوغم پیدا ہوجاتا ہے،اس میں اس آدمی کے اختیار کودخل نہیں ہے۔توایک واقعہ ہوچکاتھا اور حضرت وحشی کودیکھ کروہ چیز تازہ ہوجاتی، اوراس کی وجہ سے آپ (منابع) کے دل پر اثر ہو تا جس سے آپ (منابع) کے دل کو تکلیف بہنچ سکتی تھی،اور یہ چیز حضرت وحشی کو آئندہ چل کر فتنہ میں ڈال سکتی تھی،اس سے بحانے کے لیے نبی کریم (علیہ) نے ان سے کہاکہ میرے سامنے مت آنا۔ گویاس میں انہیں کی بھلائی

تھی۔ نعوذباللہ! بیہ بات نہیں تھی کہ نبی کریم (عظم) ان سے انتقام لیناچاہتے تھے۔ آپ کی شان توحدیث ِ پاک میں یہ آئی ہے کہ مجھی آپ نے اپنی ذات کے لیے انتقام نہیں لیا، تو یہاں بھلاکیے لیتے۔

### الله والول سے عداوت نہ رکھو

بہر حال! میں یہ عرض کررہاتھا کہ حضرت شیخ (نوراللہ مرقدہ) اپنی مجلس میں بار بار یہ ارشاد فرماتے سے۔ اورخاص طور پر اہل علم سے کہتے سے کہ دیکھو! اللہ والوں کے ساتھ دل میں عداوت نہ رکھو۔ کسی سے تم کوعقیدت نہیں ہے توکوئی حرج کی بات نہیں ۔ تم سے یہ نہیں پوچھا جائے گاکہ تم نے ان سے عقیدت کیوں نہیں رکھی۔ اور تم ان سے بیعت کیوں نہیں ہوئے۔ لیکن ان کے متعلق اپنی دل میں برگمانی اور عداوت نہ رکھو۔ اس لیے کہ اس پر " فَقَدُاذَنَّهُ لِکُوْبِ "والی بہت سخت وعید آئی ہے۔

#### اخبار لااعتبار

حضرت شخ (نورالله مرقدة) فرماتے تھے کہ آج کل لوگوں کی عادت ہے کہ بڑے اور مشہور علماء کے متعلق جب مخالفین اخباروں میں ایسی چیزیں دیدیتے ہیں تووہ لوگ کہنے لگتے ہیں کہ فلال صاحب نے ایسا کیا، اور فلال صاحب نے ایسا کیا۔ ایک توویسے بھی اخباروں میں جو چیزیں آتی ہیں، اگر ہماری ذات کے متعلق آتا ہے توہم خود کہتے ہیں کہ اخباروالے جھوٹ لکھتے ہیں، اور اللہ کے

کسی بندے کے متعلق ایسی کوئی بات اخبار میں آگئ،اوراس کواللہ کا مقبول بندہ سمجھتے ہیں، پھر بھی ہم اخباروالے کی بات کو سیامان لیتے ہیں۔ہم نے بھی عجیب دو پیانے اختیار کررکھے ہیں۔

#### تب بھی بد گمانی نہ کریں

حضرت شیخ (نوراللہ مرتدہ) تو پہال تک فرماتے سے کہ تم نے اپنی آ تکھوں سے اس کو کوئی غلط کام کرتے ہوئے دیکھاہو، تب بھی کیاضروری ہے کہ اپنے دل میں اس کے متعلق بد گمانی رکھو۔ تم نے اس کو غلط کام کرتے ہوئے تو دیکھا، لیکن معاملہ تواس کااور اللہ تعالیٰ کا ہے۔ ہوسکتا ہے کہ رات کی تنہائیوں اوراند ھریوں میں اللہ تعالیٰ کے سامنے ہاتھ اٹھاکر، آنسو بہاکراس نے تو تو بہ کرلی، اورآپ کواس کی اس تو بہ کا پہتہ بھی نہیں چلا۔ اس نے تو اپنا تعلق اللہ تعالیٰ کے ساتھ وہ کرلی، اورآپ کواس کی اس تو بہ کا پہتہ بھی نہیں چلا۔ اس نے تو اپنا تعلق اللہ تعالیٰ کے ساتھ دوبارہ ٹھیک کرلیا، اور تم زندگی بھر اس کے متعلق اپنے دل میں بدگمانی رکھ کر اوراس کی برائیاں کرکرکے اپنی عاقبت برباد کررہے ہو۔ واقعہ یہی ہے کہ ہم لوگ بہت سے اللہ والوں کے معاملہ میں اسی فتنہ میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔ اس لیے بھائیو دیکھو! یہ چیز بہت ضروری ہے۔ کے معاملہ میں اسی فتنہ میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔ اس لیے بھائیو دیکھو! یہ چیز بہت ضروری ہے۔ آج کا یہ زمانہ فتنوں کا ہے، اور لوگوں میں ایس با تیں بہت چیتی رہتی ہیں، اس لیے ذراوضاحت کے ساتھ میں نے عرض کر دیا۔

#### معصوم کون ہے؟

حضرت شیخ (نوراللہ مرقدہ) فرماتے تھے کہ معصوم کون ہے؟ معصوم توصرف انبیاء کرام ہی ہیں۔ صحابہ کرام کے متعلق بھی ہم اہل سنت والجماعت کاعقیدہ یہ نہیں ہے کہ وہ معصوم تھے ہاں! ہم ان کو محفوظ ضرور سمجھتے ہیں۔ تو پھر دوسروں کے متعلق کیا کہنا چاہیے۔ خلاصہ یہ ہے کہ کسی اللہ والے کے متعلق دل میں ایساجذبہ رکھناجس کوعداوت سے تعبیر کیا جائے، اور پھراس سے آگے بڑھنا کہ اس کی مخالفت کرنا، اس کی برائیاں کرنا، اس کے متعلق لوگوں میں غلط باتیں کی برائیاں کرنا، اس کے متعلق لوگوں میں غلط باتیں کھیلانا، اور اس کے دریئے آزار ہوناتواور زیادہ خطرناک ہے۔

اوردیکھے! اہل علم اس بات کو سمجھ سکتے ہیں کہ ''مَنْ عَادٰی لِیْ وَلِیّا'' اصل میں تو یہاں یوں تھا''مَنْ عَادٰی وَلِیّالِیْ''جس کامطلب یہ تھا کہ جو میرے کسی دوست کے ساتھ عداوت رکھے۔ ''لِیٰ''بعد میں ہوناچا ہے تھا، لیکن یہاں پہلے لائے۔ گویااس سے یہ بتلاناچا ہے ہیں کہ کسی اللہ والے کے ساتھ عداوت رکھناہے۔ اس لیے یہ اللہ والے کے ساتھ عداوت رکھناہے۔ اس لیے یہ بڑی خطرناک چیزہے، اس سے اپنے آپ کو بہت زیادہ بچانے کی ضرورت ہے۔ اس زمانہ میں بہت سے لوگ ایسے ابتلاء میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔ بھائی! ہم اور کچھ نہیں کرسکتے تو کم از کم اپنے دلوں کو ایسی چیزوں سے پاک اور صاف رکھنے کا تو نہایت ہی اہتمام کریں۔

یہ حدیث توذرا کمبی ہے،ان شاء اللہ آئندہ مجلس میں اس کی تشریح کریںگے۔

# علامات حبِّ اللهِ تَعَالَىٰ الْعَبُلَ وَالْحَتَّ عَلَى التَّخَلُقِ مِهَا ﴿ عِلْسَ ٢﴾

**405** 

اللہ تعالیٰ کی بندے سے محبت رکھنے کی نشانیاں اوراس کوحاصل کرنے کی تزغیب مجلس ۲ ﴾

#### جِلْهِ اللَّهِ الْحَرِيلِ السَّالِي السَّالِي السَّالِي السَّالِي السَّالِي السَّالِي السَّالِي السَّالِي السّ

#### ۷/اگست ۱۹۹۹

#### ۲۲رر میج الثانی ۲۰۱۰\_ - ه

یہ بیان چل رہاتھا کہ جب اللہ تعالیٰ کسی بندے سے محبت کرنے لگتاہے تواس کی کیا علامتیں اور نشانیاں ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ محبت کرنے کے لیے ابھارنے والی باتیں ذکر کرنا چاہتے ہیں۔ اسی سلسلہ میں حضرت ابوہریرہ (رہا کی کی روایت ذکر کی تھی کہ نبی کریم (الله کا اللہ تعالیٰ فرما تاہے کہ جو آدمی میرے کسی ولی سے عداوت رکھتاہے، ایسے آدمی کو میری طرف سے جنگ کا علان ہے۔ اس کی وضاحت گذشتہ مجلس میں ہو چکی ہے۔

#### قرب بالفرائض

آگےارشادہ کہ بندہ میراقرب کسی چیزسے اتنازیادہ حاصل نہیں کرسکتاجتنا ان چیزوں سے کرسکتاہے جومیں نے بندوں کے اوپر فرض کی ہیں۔ یعنی اللہ کا کوئی بندہ اللہ کا قرب حاصل کرناچاہے تواس کے دوراستے ہیں ،ایک قرب بالفرائض، اوردوسرا قرب بالنوافل۔ قرب بالفرائض یعنی اللہ تعالی نے بندوں پرجوچیزیں فرض کی ہیں جیسے پنج وقتہ نمازیں، رمضان المبارک کے روزے، زکوہ، جج، اسی طریقہ سے جو چیزیں واجب ہیں وہ بھی عملی طور پر فرض کے المبارک کے روزے، زکوہ، جج، اسی طریقہ سے جو چیزیں واجب ہیں وہ بھی عملی طور پر فرض کے ہی حکم میں ہیں جیسے قربانی اور صدقتہ الفطر۔ تواس حدیث ِقدسی میں باری تعالی ارشاد فرماتے ہیں کہ میر ابندہ میری طرف سے اس پر فرض کی ہوئی چیزوں کواور جن امور کومیں نے اس پر

لازم اور ضروری قرار دیاہے ان کو بجالا کر اور ان پر عمل کر کے میر اجتنا قرب اور نزد کی حاصل کر سکتاہے، کسی اور چیز سے اتنا قرب اور نزد کی حاصل نہیں کر سکتا۔ گویااللہ تعالی کا قرب حاصل ہونے میں نمبر اول پر فرائض ہیں

### نفس و شیطان کا ایک دهو که

آج کل لوگوں کاجومزاج بنتاجارہاہے،اس حدیث یاک میں اس کی بھی اصلاح کی گئی ہے۔ہرزمانہ میں شیطان اورنفس آدمی کوایک الگ اندازسے دھوکہ دے کر گمراہی میں ڈالتے ہیں۔ بہت سے لو گوں کو دیکھاہو گا کہ وہ نوافل کا جتنازیادہ اہتمام کرتے ہیں؛ فرائض کا اتنا زیادہ اہتمام نہیں کرتے۔ جتنی توجہ نوافل کی طرف کرتے ہیں، اتنی توجہ فرائض کی طرف نهیں کرتے۔بعضوں کودیکھاہو گا،بقول حضرت حکیم الامت تھانوی (ﷺ):"وظیفہ چیں بن جاتے ہیں ''یعنی یہ پڑھواوروہ پڑھو۔ یہ اسم اعظم ہے اس کو ہزار اور لاکھ مرتبہ پڑھو۔ بس!اسی طرح صبح سے شام تک تسبیح لیے بیٹے رہتے ہیں اور سب پڑھ رہے ہیں، لیکن فرض نماز نہیں پڑھ رہے ہیں،اس کی طرف سے غفلت ہے۔فلاں صاحب نے یہ بتلایا کہ اس کے پڑھنے سے روزی میں برکت ہو گی اوراس کے عمل سے کاروبار میں ترقی ہو گی،اوراس کے پڑھنے سے لوگ ہماری طرف یوں مائل ہوں گے،اور پیر پڑھنے سے دشمنوں کے دل میں ہمارا رعب بیٹھے گا،وغیرہ وغیرہ۔ کہیں سے ذرا کچھ سن لیاکہ ہزار مرتبہ پڑھنے سے یہ فائدہ ہوتا ہے، توبس! شبیح لے کر پڑھنے بیٹھ جاتے ہیں۔یہ دراصل نفس وشیطان کابڑاد ھو کہ ہے۔یہ

بخاری شریف کی روایت ہے،اس میں باری تعالیٰ یہ فرماتاہے کہ کوئی بندہ میر اجتنا قرب فرائض کے ذریعہ سے حاصل کر سکتا ہے، نوافل یاکوئی اور عمل کے ذریعہ سے اتنا قرب حاصل نہیں کر سکتا۔

### ا یک مثال

اوراس کوایک سید تھی سادی مثال سے سمجھو کہ آپ نے اپنے یہاں کسی کوملازم رکھا اور اس کی ایک ڈیوٹی مقرر کی کہ مثلاً آفس میں تم کویہ کام کرناہے، یہ حساب و کتاب رکھنا ہے، اور یہاں جومال آتاہے اور جاتاہے اس کی اینٹری کرنی ہے۔ یہ سارے کام اس کے ذمہ لگائے اوراسی کی تنخواہ آپ نے مقرر کی۔اب وہ آدمی مقررہ کام جو آپ نے اس کے لیے ضروری تھہرائے ہیں وہ توکر تانہیں ،حساب و کتاب تور کھتانہیں اور جہاں آپ آفس میں داخل ہوئے توفوراً چائے پیش کرتاہے،جب آپ اٹھنے لگے تو آپ کے جوتے سیدھے کررہا ہے، آپ لیٹنے گئے تو آپ کے یاؤں دبانے لگتاہے، لیکن جس کام کی آپ اس کو تنخواہ دے رہے ہیں،اس کے بارے میں آپ نے پوچھا کہ وہ حساب لاؤ،تو کہتاہے کہ ذرارہ گیاہے،کل کرلوں گا۔ دوسرے روز پوچھا کہ اس حساب کا کیا ہوا؟ تو کہتا ہے کہ ہاں! کررہا ہوں ، آپ بے فکر رہے۔ آپ کی دوسری ساری خدمتیں برابر کررہا ہے اور اس میں کوئی کمی نہیں ہوتی۔ حالانکہ آپ نے اس کواس کے لیے رکھا بھی نہیں ہے، اپنی طرف سے وہ کام انجام دے رہا ہے۔ تو اب آپ ہی بتائے کہ اس کے متعلق آپ کی کیارائے ہو گی؟ آپ چند دنوں تک تواس کایہ حال برداشت کریں گے،اس کے بعد آپ اس کورخصت کردیں گے۔حالانکہ وہ آپ کی ذات کی خدمت زیادہ کررہاہے،لیکن آپ کہیں گے کہ میں نے اس کواس کام کے لیے نہیں رکھا ہے۔تودر حقیقت اللہ تعالی نے جن چیزوں کوفرض قراردیاہے اس کامقابلہ اور کوئی چیز نہیں کرسکتی۔

### نمازباجماعت کی تأکید

اس زمانہ میں یہ ایک بڑی مصیبت ہے کہ کوئی آدمی اگر کسی چیز کی طرف مائل ہوا اور اس کے ذہن میں کوئی وظیفہ آیاتواس کولے کر بیٹھ جاتاہے۔اللہ کانام کوئی آدمی پڑھے گا تو الله تعالیٰ اس کواس کا ثواب ضرور دیں گے۔میں اس سے منع نہیں کررہا ہوں کیکن جو فرائض ہیں ان کووہ آدمی ادانہیں کرتا۔یانمازتوپڑھتاہے کیکن گھرہی میں پڑھ لیتا ہے،جماعت کے ساتھ نہیں پڑھتا؛تویہ بہت ہی غلط بات ہے۔جماعت کی تو آتی زیادہ تاکید آئی ہے کہ حدیث یاک میں نبی کریم (ﷺ) فرماتے ہیں کہ جولوگ رات کی نماز میں جماعت میں نہیں آتے، میر اجی توجا ہتاہے کہ میں یہاں نماز کھڑی کرنے کا تھم دے کرجاؤں، اوران کے گھروں کو آگ لگادوں۔اگر عور توں اور بچوں کاخیال نہ ہو تاتو میں ایسا کر تا۔بعض علاء کے نزدیک تو نماز کے لیے جماعت شرط ہے۔ ہمارے حنفیہ کے یہاں بھی جماعت سنتِ موگدہ ہے، کوئی آدمی اگر جماعت جیوڑنے کی عادت بنالے تووہ فاسق ہے،اس کی گواہی قابلِ قبول نہیں ۔اور بھی بہت ساری احادیث میں اس کی بڑی تاکید آئی ہے۔ تومیں یہ عرض کررہاتھا کہ ایک آدمی نماز پڑھنے کے لیے مسجد میں نہیں آتااور صبح صادق سے پہلے سے اٹھ جاتا ہے، اوراپنے گھر کے ایک کونہ میں مصلی پربڑی تسبیح لے کر بیٹھ جاتا ہے، مصلی سے بٹنے کانام ہی نہیں لیتا، اور فرض نمازوفت پر گھر ہی میں پڑھ لیتا ہے، جماعت کا اہتمام نہیں کرتا؛ تواب آپ ہی بتائے کہ اس کے لیے کیافیطہ ہے۔ اور جو آدمی نمازہی نہیں پڑھتا اور سارے وظیفے پڑھتار ہتا ہے؛ اس کے متعلق کیا رائے ہے؟ تودر حقیقت اس قسم کے لوگ خاص دھو کہ میں ہیں، اور نفس وشیطان آدمی کو ان چیزوں میں ڈال کراس کی جواصل ذمہ داری ہے، اور اس کاجو فرضِ منصی ہے، اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس پر مختلف حیثیتوں سے جو چیزیں لازم اور ضروری قراردی گئی ہیں، ان سے ہٹاناچاہتا ہے۔ اس لیے اس حدیثِ قدسی میں اللہ تعالیٰ کافرمان ہے کہ میر افترب کسی اور چیز سے اتنازیادہ حاصل نہیں کر سکتا، جتنافرائض کے ذریعہ سے حاصل کر سکتا ہے۔

#### دوسری مثال

اس کے بالمقابل آپ اپناوہ ملازم دیکھئے کہ اس کے لیے آپ نے جوڈیوٹی مقرر کی ہے،
وہ برابراس کوانجام دیتاہے۔وقت پر پابندی سے حاضر ہوجاتاہے،اور اپنی ذمہ داری میں ذرہ
برابر بھی کمی نہیں کرتا۔لیکن آپ کوسلام بھی نہیں کرتا،اور بھی آپ کے جوتے اس نے
سیدھے نہیں کئے، آپ کے ٹیبل پر ٹھنڈاپانی لاکر بھی بھی نہیں رکھا، آپ بیار ہوئے تو بھی
آپ کی خیریت پوچھنے بھی نہیں آیا،تب بھی جوواقعتاً تجارتی ذہن کا آدمی ہوگاوہ اس کی بیہ

ساری باتوں کوبرداشت کرلے گاکہ وہ اپنی ڈیوٹی توبرابر پوری کررہاہے نا،بس!کافی ہے۔اس کے متعلق آپ کوکوئی شکایت نہیں ہوگی، آپ اس سے خوش ہیں،چاہے آپ اس کے سامنے اپنی خوشی کااظہارنہ کریں۔

تواللہ تعالیٰ کی طرف سے جو فرائض لازم کئے گئے ہیں ان کی بڑی اہمیت ہے۔
آخر اللہ تعالیٰ نے ان چیزوں کو فرض کیا ہے، اور پھر بندہ اس کی طرف سے غفلت برتے، توبہ
سوچنے کی چیزہے کہ وہ کتنی بڑی غفلت قرار دی جائے گی۔وہ نا قابل معافی جرم ہے۔
اور فرائض جان بوجھ کر چھوڑنے پر شریعت میں بہت سخت سزائیں ہیں۔لیکن کوئی آدمی نفل
نہیں پڑھے گاتو کوئی بھی سزانہیں ہے۔اس لیے یہ بڑی اہم بات ہے۔ہم لوگ اس قسم کی
حدیثوں کو پڑھتے ہیں اور ترجمہ سمجھ کر گزرجاتے ہیں،لیکن اس کے اندر جو سبق دیا گیا ہے، اور
جس چیز کی طرف خاص طور سے متوجہ کیا گیا ہے،اس کی طرف متوجہ نہیں ہوتے۔حالائکہ اس

بعض لوگ فرائض تواداکرتے ہیں لیکن نوافل کاجتنااہتمام کرتے ہیں، اتنا اہتمام فرائض کا نہیں ہوتی۔ نہیں کرتے۔ ان کی جو توجہ نوافل کی طرف ہوتی ہے، اتنی توجہ فرائض کی طرف نہیں ہوتی۔ پہلی قسم تووہ تھی جو فرائض سرے سے اداہی نہیں کرتی تھی۔ اوردوسری قسم یہ ہے کہ جو فرائض اداتو کرتی ہے لیکن جو خاص اہتمام ہوناچاہیے وہ نہیں کرتی۔وہ بھی غلط ہے اوریہ بھی غلط ہے۔ جس چیز کواللہ تعالیٰ نے براہِ راست فرض قرار دیاہو؛ اندازہ لگایا جاسکتاہے کہ وہ چیز کتنی اہم ہوگی۔اورجس کو فرض نہیں کیاہے اس کا بھی آپ اندازہ لگاسکتے ہیں۔اللہ تعالیٰ کے کتنی اہم ہوگی۔اورجس کو فرض نہیں کیاہے اس کا بھی آپ اندازہ لگاسکتے ہیں۔اللہ تعالیٰ کے

یہاں کس چیز کی کتنی اہمیت ہے وہ خوداللہ تعالیٰ کی طرف سے جواحکام دیئے گئے ہیں اسی سے پتہ چلتاہے۔

### قرب بالنوافل

اب فرائض کی ادائیگی کے بعد نوافل کامسکلہ آیا، تو باری تعالی فرماتے ہیں کہ بندہ نوافل کے ذریعہ سے میرے قریب ہوتا رہتاہے، یہاں تک کہ میں اس سے محبت کرنے لگتاہوں۔ فرائض کی ادائیگی کے بعد محبت پیدا کرنے والی چیز نوافل ہے، کوئی آدمی اللہ تعالیٰ کے یہاں اپنامقام بناناچاہتاہے، توخود اللہ تعالیٰ اس کے لیے نوافل کا راستہ بتارہے ہیں۔ جیسے ایک آدمی اینی ڈیوٹی کے ساتھ ساتھ خدمتیں بھی کرتاہے؛ تو آپ اُس کے ساتھ دل سے جو محبت کریں گئوہ فی کے ساتھ ساتھ خدمتیں تھی کرتاہے؛ تو آپ اُس کے ساتھ دل سے جو محبت کریں دیتاہے، اس کی ڈیوٹی کے ساتھ ایک آدمی ایساہے جواپتی تمام ذمہ داریوں کوپورالپوراانجام دیتاہے، اس کی ڈیوٹی کے معاملہ میں آپ کوکوئی شکایت نہیں ہے، لیکن آپ کے ساتھ خدمت وغیرہ کاکوئی تعلق نہیں رکھتا تو سیرھی سی بات ہے کہ اِس سے اگرچہ آپ کوکوئی شکایت نہیں ہوگی۔ شکایت نہیں ہوگی۔ شکایت نہیں ہوگی۔

### الله تعالى خود حفاظت كا انتظام كرتے ہيں

آگے باری تعالیٰ فرماتے ہیں کہ میں جب کسی سے محبت کرنے لگ جاتاہوں اوراس کارشتہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ محبت کرتاہے تواس

کے نتیجہ میں باری تعالی فرماتے ہیں کہ میں اس کاکان بن جاتاہوں جس سے وہ سنتا ہے۔ اور میں اس کی نگاہ بن جاتاہوں جس سے وہ دیکھتاہے۔اور میں اس کاہاتھ بن جاتاہوں جس سے وہ دیکھتاہے۔اور میں اس کاپاؤں بن جاتاہوں جس سے وہ چلتاہے۔

ان چیزوں کا کیامطلب ہے؟اس کی تشریح میں شراح اور علماء نے بہت ساری باتیں کہی ہیں، جن کاخلاصہ یہ ہے کہ جب کسی بندے کواللہ تعالیٰ کے بیہاں محبوبیت کا مقام ملتاہے تو اس کا نتیجہ یہ ہوتاہے کہ اس بندے کی ہر حرکت وسکون،اس کا چلنا پھرنا، اس کادیکھنا اور سننا؛ یہ سب اللہ تعالیٰ کی مرضی کے مطابق ہوجاتاہے۔ یعنی وہ اسی چیز کوسنتا ہے جس سے الله تعالی خوش ہوتے ہیں۔ گویاالله تعالیٰ اس کواسی چیزے سننے کی توفیق دیتے ہیں جوالله تعالیٰ کو پیندہے۔اور جس کام سے اللہ تعالیٰ ناراض ہوتا ہے اس کواس کام کی طرف جانے ہی نہیں دیتے۔اللہ تعالیٰ خوداس کی حفاظت کرتے ہیں۔اورجب اللہ تعالیٰ ہی حفاظت کریں گے تواس کے دل میں بھی الیی چیزوں کے سننے کاخیال کہاں پیداہو گا۔اس کو تصور ہی نہیں آئے گا۔کوئی لاکھ اس کے بیجھے پڑے، اس کواپنے ارادے سے ہٹا نہیں سکتا۔ دوسرے جملوں کا بھی یہی مطلب ہے کہ میں اس کی نگاہ بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتاہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ اس کووہی چیزیں د کھلاتے ہیں جس سے اللہ تعالیٰ راضی اور خوش ہوتے ہیں، دوسری چیزوں کے دیکھنے کی اس کے دل میں خواہش ہی پیدانہیں ہوتی۔ جیسے جس بچے سے باپ محبت کرتاہوتواس بچے کو باپ ایسی چیز کرنے ہی نہیں دیتاجوباپ کویسند نہیں ہے۔اس کو سمجھا تار ہتاہے کہ دیکھو

بیٹا!ایسانہیں کرناچاہیے،اس سے نقصان ہو گا۔اور یہاں تواللہ تعالی کامعاملہ ہے،وہ تودلوں کامالک ہے،اس لیے وہ تودلوں میں ایسی چیز کی رغبت اور میلان ڈالتاہی نہیں جوخود کوناپسندہے۔

اس لیے کہ آدمی کوئی بھی کام اس وقت کرتاہے جب پہلے دل میں ارادہ پیدا ہوتاہے۔اگر آپ ہی کسی چیز کود کیھنانہ چاہیں تو پھر آپ کی آنکھ وہ چیز کیوں دیکھے گی؟ آنکھ تو وہی چیزد کیھتی ہے جس کا آدمی کے دل میں ارادہ پیداہوتاہے۔پہلے دل حکم دے گا،پھر آنکھ ادھر متوجہ ہوگی۔سننے کے لیے بھی یہی معاملہ ہے۔پیڑنے کے لیے بھی یہی مسئلہ ہے۔چلنے کے لیے بھی یہی مسئلہ ہے۔پلنے کے لیے بھی یہی بات ہے۔اللہ تعالی ہر چیز میں اس کی حفاظت کا انتظام کرتے ہیں،اور شیطان کواس پر قابو اور تسلط دیتے ہی نہیں۔

قرآنِ پاک میں اس کوکہا گیاہے ﴿وَلاَ تَجِدُا أَکُتَرَهُمْ شَاکِرِیْنَ ﴿ شَیطان نے جب اللہ تعالیٰ کے سامنے قسم کھاکریہ کہاتھا کہ میں اولادِ آدم کو آگے سے، پیچھے سے، دائیں سے، بائیں سے گراہ کروں گا،اوران کابرابر شکار کرتا رہوں گا،اوران میں سے اکثروہ ہوں گے جو تیرے شکر گزار اور اطاعت شعار نہیں ہوں گے۔تونے ان کوجو نعتیں جن مقاصد کے لیے دی ہیں؛وہاں استعال کرنے والے نہیں ہوں گے۔

# شكر كس كوكهتي بين؟

آئکھ کاشکریہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آئکھ جس کام کے لیے دی ہے، وہاں استعال کی جائے۔جس جائے۔کان کاشکریہ ہے کہ کان جس کام کے لیے دیاہے،وہاں استعال کیا جائے۔جس

سے اللہ تعالی راضی ہووہی چیز سنی جائے، یہی کان کاشکرہے۔اور شیطان کے تسلط کے نتیجہ میں آدمی ان اعضاء کو الیمی جگہ استعال کرنے لگتا ہے جہاں اللہ تعالی نے استعال کرنے سے منع کیا ہے، لیکن اللہ تعالی نے فرمادیا ﴿ انَّ عِبَادِیْ لَیْسَ لَكَ عَلَیْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ میرے جو مخصوص بندے ہیں ان پر میں تجھے قابو نہیں دوں گا۔

خلاصہ یہ ہے کہ بندہ فرائض کی ادائیگی کے بعد جب نوافل کااہتمام کرتاہے تو اس کے ذریعہ سے اللہ تعالیٰ کا اتناقرب حاصل کرتاہے کہ اللہ تعالیٰ پھراس سے محبت کرنے لگتے ہیں۔ پھراللہ تعالیٰ اس کووہی چیز دکھلاتے ہیں جواللہ تعالیٰ چاہتاہے۔ اور وہی چیز سنواتے ہیں جواللہ تعالیٰ چاہتاہے۔ وہی چیزاس کے ہاتھوں پکڑواتے ہیں جو اللہ تعالیٰ چاہتا ہے۔ اس طرف اس کے قدم آگے بڑھتے ہیں جہاں اللہ تعالیٰ راضی ہوتا ہے۔ اس حدیث کے تمام مطالب کاخلاصہ یہی ہے جومیں نے عرض کیا۔ تواب ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی کے ساتھ جب محبت کرے گاتواس کی پوری طرح سے حفاظت کرے گا۔ دنیاکا بھی یہی دستور ہے کہ محبت کرنے والاجب کسی سے محبت کرتاہے تواس کوکسی ایس جگہ جانے ہی نہیں دیتا جہاں وہ نہیں چاہتا۔

### سارے دروازے کھلے ہوئے ہیں

"وَإِنْ سَأَلَئِيْ أَعْطَيْتُهُ"جب اس كوي مقام حاصل ہو گياتواب ظاہرہے كه آگ كے سارے دروازے كھلے ہوئے ہيں۔بارى تعالى فرماتے ہيں كه اب اگروہ مجھ سے سوال كرتاہے

اور مانگتاہے تومیں اس کو دول گا۔ اس کی کوئی در خواست رد نہیں کی جائے گی۔ جو دعاکرے گاوہ قبول ہوگی۔

''وَلَئِنِ اسْتَعَاذَنِی کَا وَاللّٰہ اورا گرکسی شرسے اللّٰہ کی حفاظت چاہے گا اور اللّٰہ کی پناہ میں آناچاہے گا، تواللّٰہ تعالٰی اس کواپنی پناہ میں لے لیں گے۔جب بھی کسی معاملہ میں الله تعالٰی کی حفاظت میں آناچاہے گاتوالله تعالٰی اس کی حفاظت کریں گے۔اس کے لیے تودروازے کھلے ہوئے ہیں۔ہروقت الله تعالٰی کی طرف سے اس کی مدد ہوتی رہے گی۔

#### الیی خیرات سے کیا حاصل؟

یہاں بات قرب کی چل رہی تھی اوراس سے مجوبیت کامقام ماتاہے۔ لیکن اس کے لیے ضرورت اس بات کی ہے کہ نمبر اول پرعبادات کے تمام شعبوں میں فرائض کا اہتمام کیاجائے۔ بہت سے لوگوں کودیکھاہوگاکہ خوب خیرات کرتے ہیں لیکن ان کو پوچھوکہ زکوۃ کاحساب کیاہے ؟ تو کہیں گے کہ نہیں کیاہے۔ تواب الیی خیرات سے کیا حاصل ہوا؟ اس لیے فرائض اپنی جگہ پر فرائض ہیں، جب تک کہ وہ نہیں ہوں گے، اللہ تعالیٰ کے یہاں نوافل قبول نہیں ہوتے۔ اس لیے فرائض کے اہتمام کے ساتھ جیسا کہ ابھی بتلادیا کہ نوافل بھی قبول نہیں ہوتے۔ اس سے اللہ تعالیٰ کی مجوبیت کاوہ مقام حاصل ہوتاہے کہ اس کے متیجہ میں اللہ تعالیٰ ہر طرح سے اس کی مدداور حفاظت کرتے ہیں۔

### مقبوليت ومر دوديت كامعيار

#### حدیث ۲۸۷

وَعَنُهُ عَنِ النَّبِيِّ ( النَّيْمُ) قَالَ: إِذَا أَحَبَّ اللهُ تَعَالَىٰ الْعَبُى نَادىٰ جِبْرِيْلَ: إِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ يُعِبُّ فُلاَناً فَا يُحِبُّهُ وَيُحِبُّهُ أَهُلُ السَّبَاءِ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقُبُولَ فِي جِبْرِيُلُ، فَيُعَادِي فِي أَهُلِ السَّبَاءِ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقُبُولَ فِي جِبْرِيُلُ، فَيُعَادِي فَيُ السَّبَاءِ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقُبُولَ فِي اللهَ يُعِبُ فُلاَناً فَأَحِبُّوهُ، فَيُحِبُّهُ أَهُلُ السَّبَاءِ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقُبُولَ فِي اللهَ يَعِبُ فُلاناً فَأَحِبُونَ فَي اللهَ يَعِبُ فُلاناً فَأَحِبُونَ اللهَ يَعِبُ فَلاناً فَأَحِبُونِ اللهِ السَّبَاءِ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ النَّهُ اللهُ اللهُ

وفى رواية لمسلم: قَالَ رَسُولُ الله (سَّا اللهِ (سَّا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

مرجمہ: حضرت ابوہریرہ (ریاری کی روایت ہے کہ نبی کریم (سیاری الله تعالی کسی بندہ سے محبت کرتے ہیں، تم بھی سے محبت کرتے ہیں تو حضرت جبر ئیل کو پکارتے ہیں کہ الله تعالی فلال بندہ سے محبت کرتے ہیں، تم بھی اس سے محبت کرو چنانچہ حضرت جبر ئیل بھی اس سے محبت کرنے لگتے ہیں اس کے بعد حضرت جبر ئیل آسمان والوں میں آوازلگاتے ہیں کہ الله تعالی فلال بندہ سے محبت کرتا ہے، تم بھی اس سے محبت کرو۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ تمام آسمان والے اس سے محبت کرنے لگتے ہیں۔ پھر الله تبارک و تعالی کی طرف سے اس کے لیے زمین پر قبولیت ڈال دی جاتی ہے۔

یمی روایت ایک اور سند سے پیش کی ہے جس میں ایک اضافہ ہے کہ اللہ تعالیٰ جب کسی بندے کوناپیند کرتے ہیں تو حضرت جبر ئیل کو فرماتے ہیں کہ میں فلاں بندے سے نفرت کرتاہوں، تم بھی اس کوناپیند کرو۔ چنانچہ حضرت جبر ئیل اس کوناپیند کرتے ہیں اور تمام آسان والوں میں وہ اعلان کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ فلاں کوناپیند کرتے ہیں، اے آسان والو! تم سب بھی اس کوناپیند کرو اور اس سے نفرت کرو۔ جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ آسان والے اس کے ساتھ نفرت اور بخض کامعاملہ کرتے ہیں۔ پھراس کے لیےروئے زمین پرناپیندیدگی رکھ دی جاتی ہے۔

افادات: اس حدیثِ پاک میں نبی کریم (علیہ) نے مقبولیت اور مردودیت کا صحیح معیار بتایا ہے۔ اس حدیث سے ہمارے اکابراور شراح نے یہ استدلال کیاہے کہ جو مقبولیت اوپر سے ینچ کی طرف یعنی خواص سے عوام کی طرف جاوے، وہ اس بات کی علامت ہے کہ یہ عنداللہ مقبول ہے۔ اور جو قبولیت الی نہ ہو، بلکہ صرف عوام ہی عوام تک محدودرہے، یاعوام میں بہت چرچاہونے کی وجہ سے خواص بھی اس کوجانے لگ جائیں، لیکن اخص الخواص پھر میں بہت چرچاہونے کی وجہ سے خواص بھی اس کوجانے لگ جائیں، لیکن اخص الخواص پھر میں بہت کی طرف متوجہ نہیں؛ توبہ عنداللہ مقبول ہونے کی علامت نہیں ہے۔

عنداللہ مقبولیت کی اصل ترتیب تو یہی ہے کہ سب سے پہلے اللہ تعالیٰ اس سے محبت کرنے کریں، پھر حضرت جبر ئیل، پھروہ آسان میں کہیں اور تمام آسان والے اس سے محبت کرنے کیس اور پھراس کی محبت زمین والول میں ہو۔اور پھرزمین میں بھی یہی ترتیب رہتی ہے کہ

زمین میں اللہ تعالیٰ کے اخص الخواص بندوں کے دلوں میں اس کی محبت پہلے آتی ہے۔وہ اس سے محبت کا تعلق اور معاملہ کرنے لگتے ہیں۔اور پھر ان کو دیکھ کر دوسرے لوگ بھی اس کے ساتھ محبت کا معاملہ کرنے لگ جاتے ہیں کہ فلال اہل اللہ کے یہال بیہ آدمی مقبول ہے۔ اور تمام اللہ والے اس سے محبت کا تعلق رکھتے ہیں۔ پھر یہ معاملہ آگے بڑھتاہے۔اور پھر عوام کے اندر مقبولیت آتی ہے۔یہ عنداللہ مقبول ہونے کی علامت ہے۔

#### مقبوليت بإفتنه

کھیر اووالے باپو(افراہیو، میں بہت چرچاہواتھا، موجودین میں سے بہت سے لوگ جانتے ہیں کہ ان کے دم کرنے کا عوام میں اتنا زبردست چرچاتھا کہ وہ بھروچ میں دم کریں گے اوران کادم سورت میں پہنچ جائے گا۔ کسی زمانہ میں ہر جگہ ان کاخوب چرچا تھا، لیکن اس زمانہ میں اللہ کے مقبول جوبندے تھے ان کو پتہ بھی نہیں تھا کہ وہ کیا کررہا ہے۔ اور پھر تولوگوں نے بھی دکھ لیا کہ پچھ دنوں کے بعد اس کا کیا حشر ہوا۔ ہوا کے ایک جھونکے کی طرح آیااور گذر گیا۔ یہ کوئی مقبولیت نہیں ہے؛ بلکہ یہ تو ایک فتنہ ہواکر تاہے۔

اوراگر فساق و فجار کے وہاں کسی کامقام ہے، اور اہلِ ایمان تواس کو پیندہی نہیں کرتے تو پھر اس کا توکوئی سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ ایسوں کے متعلق توکوئی گمان ہونا ہی نہیں چاہیے کہ یہ بھی مقبولیت ہو سکتی ہے۔ ساری دنیا کے فساق و فجاراس کی خوبیاں بیان کرتے ہیں اور تعریفیں

کرتے ہیں،اوران کی طرف سے نکالے جانے والے اخباروں کے اندراس کی تعریفوں کے بل باندھے جاتے ہیں،تویہ اللہ تعالیٰ کے یہاں مقبول ہونے کی کوئی علامت نہیں ہے۔

### اللہ تعالی ظاہر فرمادیں گے

حدیث ِپاک کامضمون ہے، حضوراقدس (علیہ) فرماتے ہیں کہ جب کوئی آدمی اللہ تعالی کی اطاعت و فرمانبر داری کاکوئی عمل کرتاہے،چاہے سات پر دوں کے اندر ہو، مکان کے کونے میں اوراند میر یوں میں ہو؛تب بھی جب وہ اللہ کی اطاعت کرے گاتو اس کے نتیجہ میں اللہ تعالی اس کولوگوں میں ظاہر فرمادیں گے۔اور جو آدمی اللہ کی نافرمانی کے کام کرتاہے،چاہے سات پر دوں میں حجیب کر کرتاہو، تووہ بھی لوگوں میں ظاہر ہوجاتا ہے۔

#### دلول پر حکومت

دیکھو!ہر زمانہ میں جواہل اللہ ہوتے ہیں ان کی محبت کامیہ عالم ہوتاہے کہ ساری دنیاان سے محبت کرتی ہے۔کوئی ان سے بوچھے کہ کیا آپ نے ان کودیکھاہے، توبہت سے لوگ ایسے ملیں گے جو یہ کہیں گے کہ نہیں! آج تک ملاقات نہیں ہوئی ہے۔لیکن ان کے دلوں میں بھی ان کی محبت جوش مارتی ہے۔ابھی ماضی قریب میں ہمارے حضرت قاری صدیق صاحب باندوی (مُنِیْنُ جب تشریف لاتے تھے۔لوگ جب ان کی آمد کاسنتے تو کھنچے چلے جاتے تھے۔ہر

زمانہ میں اللہ والوں کی یہی مقبولیت رہی ہے۔ اور بعض اہل اللہ کا حال توابیاہے کہ ان کے انتقال کے بعد بھی صدیوں تک ان کی یاد کا سلسلہ جاری رہتا ہے۔

حضرت حکیم الامت تھانوی (ﷺ) کے وعظ میں ہے کہ ایک انگریز کہنے لگاکہ ایک آدمی صدیوں سے قبر میں سویاہواہے، اوروہ لوگوں کے دلوں پر حکومت کررہاہے۔ کون؟ حضرت خواجہ معین الدین چشتی اجمیری(ﷺ)۔حالانکہ وہ قبر میں ہیں لیکن لوگوں کے دلوں میں بسے ہوئے ہیں۔

کہنے کا حاصل ہے ہے کہ اللہ والوں کی محبت لوگوں کے دلوں میں کس نے ڈالی؟ کیا کوئی ان کا خاص پروپیگیڈہ کرتاہے؟ کسی اخبار میں آیا؟ کہیں ریڈیواورٹی وی پران کا نام آیا؟ بلکہ یہ لوگ توالی تمام چیزوں سے اپنے آپ کو بہت دورر کھنے والے ہوتے ہیں، اس کے باوجودان کا پورے عالم میں چرچاہوتا ہے۔ حالانکہ اِس دور کے اعتبار سے دیکھاجائے توان کا نام میڈیامیں ضرور آناچا ہے، لیکن میڈیامیں ان کا کہیں تذکرہ نہیں ہوتا، اور لوگوں کے دلوں پر حکومت کر سے ہیں۔ یہ کیا چیز ہے؟ یہ وہی چیز ہے جو اللہ تعالی کی طرف سے دلوں میں ڈال دی جاتی ہے، اس کو ''دُمَّ یُؤمَّ کُوُمُ کُومُ کُونُ اُلاَدُنِ ''کہا گیا ہے۔

یمی حال مبغوضیت کابھی ہے۔ دنیاکے بہت سے بدمعاش اوراللہ کے بڑے بڑے بڑے نافرمانوں کو میں نے اورآپ نے کبھی دیکھا بھی نہیں ہے۔ فرعون اورابوجہل کو کس نے دیکھا ہے، لیکن ابوجہل کے متعلق میرے اورآپ کے دل میں کیامحبت کا جذبہ ہے؟ اسی طرح ہر

زمانہ کے اعلیٰ درجہ کے نافرمانوں کے متعلق لوگوں کے دلوں میں ایک نفرت سی ہوتی ہے۔ آخروہ کیاچیز ہوتی ہے؟ حالانکہ جس کے دل میں نفرت ہے اس سے پوچھا جائے کہ فلاں بندہ نے تیر ایکھ بگاڑاہے؟ اس نے تیر اکوئی نقصان کیا ہے؟ تووہ کھے گاکہ نہیں! ایسی کوئی بات نہیں ہے۔ پھر کیوں اس کے متعلق نفرت ہے؟ کس نے دل میں نفرت ڈالی؟ دراصل یہی بات ہے کہ یہ سب قدرت کا نظام ہے۔

بہر حال! یہ دونوں چیزیں؛ مقبولیت اور مر دودیت اللہ تعالیٰ کی طرف سے آتی ہیں۔ اوراس بات کو آپ لوگ یادر کھ لیجئے کہ کون سی مقبولیت اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے اوراس کی علامت یہ ہے کہ خواص سے عوام کی طرف آدے۔ اگر صرف عوام ہی عوام میں رہے، خواص کی طرف نہ ہو، تووہ عند اللہ مقبولیت کی علامت نہیں سمجھی جاتی۔

## ایک صحابی کی ادا

#### حدیث ۳۸۸

وَعَنَ عَائِشَةَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ( عَلَيْمُ) بَعَفَ رَجُلاً عَلى سَرِيَّةٍ، فَكَانَ يَقُرَأُ لِأَصْحَابِهِ فِي صَلَّ وَهِمْ، فَيَغْتِمُ بِ ﴿ قُلَ هُوَ اللهُ وَعَنْ عَائِشَةَ أَنَّ رَجُعُوا ذَكُووا ذَلِك لِرَسُولِ اللهِ ( عَلَيْمُ) ، فَقَالَ: سَلُوهُ لِأَيِّ شَيْمٍ يَصْنَعُ ذَلِك ؛ فَسَأَلُوهُ، فَسَأَلُوهُ، فَقَالَ: سَلُوهُ لِأَيِّ شَيْمٍ يَصْنَعُ ذَلِك » ؛ فَسَأَلُوهُ، فَقَالَ: سَلُوهُ لِأَيِّ شَيْمٍ يَصْنَعُ ذَلِك ، فَسَأَلُوهُ، فَقَالَ: اللهُ اللهِ ( عَلَيْمُ ) : أَخْبِرُوهُ أَنَّ اللهَ تَعَالَى يُعِبُّهُ " ـ (متفق عليه )

ترجمه مع تشر تك: -حضرت عائشاً فرماتي بين كه نبي كريم (الليلة) نے ايك آدمى كو اشكركى ايك اللوى کے اوپرامیر بناکر بھیجا۔ (پہلے بھی میں بتلاچکاہوں کہ نبی کریم (سَالیُّظِ) جو لشکرروانہ فرماتے،اورآپ بنفسِ نفیس اس میں تشریف نہیں لے جاتے تھے،ایسے لشکر کو ''سَریجی ''کہتے ہیں۔ اور جو امیر لشکر ہو تاتھاوہی نماز کی جماعت کا امام تھی ہو تاتھا،اس کی تفصیل تھی پہلے بتلاچکاہوں )تووہ امیر لشکر جب ساتھیوں کو نماز پڑھا تا تھاتو ہر رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد جو قراء ت کرنی ہوتی وہ کرتا،اوراخیر میں "سورہ قل هوالله أحد "برهتا وہاں سے آنے کے بعد ساتھیوں نے نبی کریم (ملکیہاً) کے سامنے اس کا تذکرہ کیا (کہ یار سول اللہ! ہمارے امام صاحب تو عجیب آدمی ہیں، ہرر کعت میں سورہ فاتحہ کے بعد جو قراء ت کرنی ہوتی وہ کرتے،اور اخیر میں " سورہ قل ھواللہ اُحد"ضرور پڑھتے تھے۔ گویا تعجب کے طور پر رفقاء نے اس چیز کانذکرہ کیا۔ بعض روایتوں میں ہے بھی آتاہے کہ وہ صرف یہی سورۃ پڑھتے تھے جیسے کہ حضرت ابوسعید خدری (رای کی روایت ہے، لیکن اِس روایت میں "سیختم" کالفظ ہے۔) تو حضور اکرم (سالیم) نے فرمایا کہ اس سے بوچھوکہ ایباکیوں کرتا ہے؟ (آخراس نے الی عادت کیوں بنائی ہے؟) لوگوں نے ان سے یو چھاتوانہوں نے کہاکہ اس سورت میں اللہ تعالیٰ کی صفات کو بیان کیا گیاہے (﴿قُلْ هُوَااللّٰهِ أَحَنُّ اللّٰهِ أَحَنُّ اللّٰهِ أَحَنُّ اللّٰهِ أَحَنُّ اللّٰهِ أَحَنَّ اللّٰهِ اللّٰهِ أَحَنَّ اللّٰهِ اللّٰهِ أَحَنَّ اللّٰهِ أَحَنَّ اللّٰهِ اللّٰهِ أَحَنَّ اللّٰهِ اللّٰهِ أَحَنَّ اللّٰهِ اللّٰهِ أَحَنَّ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللللّٰلِمِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الل د بجئے کہ اللہ ایک ہے ﴿الله الصَّمَانُ ﴾ الله بے نیاز ہے۔وہ کسی کامحتاج نہیں اور سب اس کے محتاج ہیں ﴿لَهُ یلدُوَلَدْ یُوْلُنْ ﴾ نه اس نے کسی کوجنااورنه وه کسی سے جناگیا۔

### شان نزول

روایتوں میں آتاہے کہ کفارِ قریش نے آکرنبی کریم (علیم) سے کہا"آئیسب لَدَا رَبَّك" چول کہ ان کے یہاں تونسب نامہ کی بڑی اہمیت تھی،اوروہ اپنے نسب اور خاندان پر فخر کرتے

سے اس لیے ان میں سے ہرایک کو، بچہ بچہ کو، دیہاتی اور شہری کو اپنا نسب نامہ پورا یاد ہوتا تھا، بلکہ اپناہی نہیں ، پورے خاندان کانسب نامہ یادہوتا تھا۔ تو انہوں نے آکر نبی کریم (علیہ) سے کہاکہ اپناہی نہیں ، پورے خاندان کانسب بیان کرو،اس پریہ سورۃ نازل ہوئی کہ اللہ تعالیٰ سے نہ کوئی بیداہواہے۔ اور اللہ تعالیٰ کی صفات کواس سورۃ میں بیان کیا گیا ہے۔

پیر ارد از ان صحافی نے -جواپنی ہر رکعت میں قراء ت کے بعد یہ سورت پڑھا کرتے تھے جواب میں عرض کیا کہ) میں اس سورت کو پڑھنا اس لیے پیند کر تاہوں (کہ اس میں اللہ تعالیٰ کی صفات کو بیان کیا گیا ہے۔ جب انہوں نے یہ وجہ بتائی) تو نبی کریم (عظیم) نے فرمایا کہ اس کو بتادو کہ اللہ تعالیٰ بھی اس سے محبت کر تاہے۔

افادات :سید هی بات ہے کہ جب کوئی اللہ تعالیٰ سے محبت کرے گاتو اللہ تعالیٰ بھی اس سے محبت کرے گاتو اللہ تعالیٰ کی محبت حاصل کرنے کے مختلف طریقے ہیں، جن کے ذریعہ سے آدمی اللہ کی محبت حاصل کرسکتاہے۔

الله تعالی اپنی محبت ومعرفت کے انوارسے ہمارے قلوب کو منور فرمادے۔

# التَّعْنِيْرُمِنَ إِيُنَاءَ الصَّالِحِيْنَ وَالضُّعُفَةِ وَالْبَسَاكِيْنَ

نیک اور کمزوروں کو تکلیف دینے سے اپنے آپ کو بحیانا

### ڿڵڵؽٳٳڵڿ<del>ڔٳڐ</del>ڴۻ

#### ۱۹۹۶ اراگست ۱۹۹۹

#### ارجمادي الاولى وسمايه

ٱلْحَهُلُ لِلَّهِ نَحْمَلُهُ وَ نَسْتَعِيْنُهُ وَ نَسْتَغُفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوذُبِاللهِ مِنْ شُرُورِ اللهِ مِنْ شُرُورِ اللهِ مَنْ شُرُورِ اللهِ مَنْ شُرُورِ اللهِ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَن يُّضَلِلُهُ فَلاَ هَادِي لَهُ

وَنَشْهَلُ أَن لِّاللهِ إِلاَّ اللهِ وَحُلَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَنَشْهَلُ أَنَّ سَيِّلَنَا وَمَوْ لَا نَاهُحَهَّ الَّعَبُلُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللهِ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَآضَعَا بِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسُلِيماً كَثِيْراً كَثِيْراً وَأَمابعد:

نیاعنوان قائم کیاہے جس میں نیک لوگوں کو تکلیف پہنچانے سے ڈرایاجارہا ہے کہ نیک لوگوں کے تکامعاملہ کرے،کوئی ایساسلوک یا رویہ اختیار کرے،جس سے ان کو تکلیف پہنچی ہو؛تواس کے اوپر کیاوعید ہے۔اور اس کی وجہ سے اس آدمی کو کیانقصان بھگتناپڑے گا۔اس کواس باب میں بتلاناچاہتے ہیں۔

### بر ابہنان، کھلا گناہ

اس سلسلہ میں سب سے پہلے تو قرآنِ پاک کی ایک آیت پیش کی ہے،اگرچہ وہ آیت اپنے مفہوم کے اعتبارسے عام ہے،اس میں یہ حضرات بھی آجاتے ہیں جن کا باب کے عنوان میں تذکرہ آیا ﴿وَالَّذِیْنَ یُؤْدُوْنَ الْمُؤْمِنِیْنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ﴾ جولوگ ایمان والے مر دول اورایمان والی عور تول کو ایذااور تکلیف پہنچاتے ہیں ﴿بِغَیْرِمَا اکْتَسَبُوْا﴾ بغیر اس کے کہ ان ایمان والے

مر دوں اور ایمان والی عور توں نے کچھ ایسا کام کیاہوجس کی وجہ سے وہ تکلیف کے حق دار بنتے ہوں۔ (مطلب یہ ہے کہ ایمان والے مر دوں اور ایمان والی عور توں کوناحق تکلیف پہنچاتے ہیں) ﴿فَقَدِاحْتَمَلُوا جُہْنَانًا وَالْحَمْمُ عُلِمَ لِیْنَا وَالْحَمْمُ عُلِمَ کُلِمْ عُلِمَ کُلُمْ اللّٰهِ کَا وَرَسُمُمُ کُلُمُ کُلُمْ اللّٰهِ کَا اور کھلم کھلے گناہ کا بوجھ اٹھارہ ہیں۔ اگر تکلیف زبان کے ذریعہ سے غیبت کرکے یا اور کسی طریقہ سے پہنچائی ہے، تو گویا وہ ایک طرح کا بہتان کا لفظ ایک طرح کا بہتان کا لفظ استعال کیا۔ اور اگر اپنے کسی عمل اور فعل سے تکلیف پہنچارہے ہیں تو بھی گویا کھلا گناہ کے مرتکب ہورہے ہیں۔

تومعلوم ہوا کہ کسی بھی اہلِ ایمان مردیاعورت کو تکلیف پہنچانے پر،چاہے وہ قولی ہو یافعلی ہو،اس کے لیے اللہ تعالی نے فرمادیا کہ ایساکر کے وہ اپنے سرپر بہت بڑا بہتان اورالزام لے رہے ہیں اور تھلم کھلا گناہ کے مرتکب ہورہے ہیں۔اور ظاہرہے کہ جب تھلم کھلا گناہ کا ارتکاب کیاتواس کی سزابھی ان کو بھگتناہے۔

گویاان کے اس عمل کواللہ تعالی نے قرآنِ پاک میں بہتان اوراثم مبین سے تعبیر کیا ہے۔ اور قرآنِ پاک جس چیز کواثم مبین کے وہ کبیرہ گناہ میں داخل ہوگا۔اسی لیے علماء نے لکھا ہے کہ کسی بھی مسلمان مردیاعورت کو تکلیف پہنچانا حرام ہے، چاہے کسی بھی طریقہ سے تکلیف پہنچائے، اپنی زبان سے پہنچائے یا اپنے ہاتھ سے پہنچائے، کوئی ایساطرزِ عمل یاالی عملی شکل اختیار کرے جس کے نتیجہ میں کسی کو تکلیف پہنچ رہی ہے؛ قودہ سب حرام اور گناہ کبیرہ ہے۔

### غلط بإر كنگ

ہم لوگ بہت ہی مرتبہ ایساکام کرلیاکرتے ہیں جس کی وجہ سے دوسروں کو تکلیف پہنچتی ہے اور ہمیں اس کااحساس بھی نہیں ہوتا۔ میں پہلے بھی بتلاچکاہوں کہ جیسے ایک آدمی اسکوٹر پرسوارہو کر جارہاتھا، کوئی ملنے والاسامنے آیاتووہیں راستہ میں اپنی سواری اس طرح کھڑی کردی، یااپنی گاڑی راستہ ہی میں کھہرادی، اس کی وجہ سے پیچھے والوں کو تکلیف پہنچ رہی ہے۔ یااپنی سواری الی جگہ پارک کردی جس کی وجہ سے آنے جانے والوں کو تکلیف ہوتی ہے۔ آدمی جب عجلت میں ہوتا ہے توعام طور پر سے سمجھ کر کہ میں ابھی آتاہوں، اپنی موٹر سائیکل یاکار کو جب غلط جگہ پارک کرے چلاجاتا ہے، جس کا نتیجہ سے ہوتا ہے کہ اس کی وجہ سے کسی ایک دو کو نہیں، بلکہ کئی آنے جانے والوں کو تکلیف ہوتی ہے۔وہ تو یہ سمجھ کر گیاتھا کہ دوچار منٹ میں آتا ہوں لیکن انہیں دو چار منٹ میں یہاں کیاہورہاہے، اس کا اس کواندازہ نہیں ہوتا۔ جب آجاتا ہوں لیکن انہیں دو چار منٹ میں یہاں کیاہورہاہے، اس کا اس کواندازہ نہیں ہوتا ہے۔

#### ٹیپ ریڈ بوزورسے بجانا

اسی طرح اپنے گھر میں زورزورسے ریڈیویاٹیپ ریکارڈ بجارہاہے،چاہے اس میں کسی کاوعظ ہی کیوں نہ ہو۔یہ کیابات ہوئی کہ آپ جووعظ سننا چاہتے ہیںوہ دوسروں کو-جبکہ وہ اپنے کام مشغول ہیں-زبردستی سنائیں۔جب زورزور سے آواز ہوتی ہے تواس کا نتیجہ یہ ہوتاہے کہ کسی کی نیند خراب ہوتی ہے۔یاآپ کے لیے چاہے سونے کاوقت نہ ہولیکن کوئی بیارایہاہے کہ جس کورات بھر نیند نہیں آئی تھی،اوراس وقت اس کی آنکھ لگ ہی رہی تھی کہ آپ کی ریڈیو کی آواز سن کراس کو جو آرام پہنچنے والاتھااس سے وہ محروم ہوگیا۔لوگوں کو تکلیف پہنچانے کی اور بھی بہت ساری شکلیں ہیں۔

#### نمازسے تکلیف نہ دے

علماء نے تو یہاں تک کھاہے کہ ایک آدمی نماز کی نیت مسجد کی آخری صف میں باندھ رہا ہے،اور پوری مسجد خالی ہے تواس کوچاہیے تھا کہ آگے کی صفول میں کہیں کھڑا ہو کر نیت باندھتا۔ جب آخری صف میں نیت باندھے گااور کوئی نکلناچاہے گا تواس کو پوری مسجد گھوم کر جانا پڑے گا۔ یہ بھی ایذاء مسلم میں آجاتا ہے۔ ہر موقع پر آدمی کو اس بات کا اہتمام کرناچاہیے کہ میں جو شکل اختیار کررہاہوں اس کی وجہ سے کسی کو دانستہ یا نادانستہ کوئی تکلیف تو نہیں پہنچ کہ میں جو شکل اختیار کررہاہوں اس کی وجہ سے کسی کو دانستہ یا نادانستہ کوئی تکلیف تو نہیں بہنچ

عام استعال کی چیزوں کواس طرح استعال کرکے رکھ دینا کہ آئندہ وہ کسی دوسرے کے لیے قابلِ استعال نہ رہیں؛ یہ بھی اسی میں داخل ہے۔ بہر حال! آدمی اگر سمجھ داری سے کام لیے قابلِ استعال نہ رہیں؛ یہ بھی اسی میں داخل ہے۔ بہر حال! آدمی اگر سمجھ داری سے کام لیے، توالیی بہت سی باتوں سے اپنے آپ کو بچاسکتاہے جواس کی بے خبری میں لوگوں کی ایذاء اور تکلیف کا باعث بنتی ہیں۔

یہاں توعلامہ نووی (ﷺ)نے یہ آیت پیش کی ہے،اس میں چوں کہ عام اہلِ ایمان چاہے وہ مر دہوں یاعور تیں ہوں ان-کوایذاء پہنچانے پراللہ تعالی نے یہ وعید سنائی ہے،اس میں صالحین توبطر یقنہ اولی آجائیں گے۔جب عام اہلِ ایمان کو تکلیف پہنچانا گناہ ہے تو جو نیک لوگ اوراللہ کے مقبول اور مقرب یا کمزوراور مسکین بندے ہیں ان کو اگر کوئی آدمی تکلیف پہنچائے گا تواس میں تواور زیادہ گناہ ہوگا۔

### جس کا کوئی نہیں

دوسری آیت پیش کی ہے: ﴿ فَا اَلْمَتِیْهُ فَلاَ تَقْهُو ﴾ کسی بیٹیم کے اوپر مسلط مت ہوجاؤ، اور اس کو مغلوب مت کرو۔ یعنی بیٹیم کے ساتھ زبردستی ایسامعاملہ مت کرنا جس کی وجہ سے وہ دباؤ میں آجائے۔ بیٹیم بھی کمزوروں میں آجاتاہے۔ عام طور پر ایسا ہو تاہے کہ ایسا کمزور جس کے متعلق یہ خیال ہو تاہے کہ وہ ہمارے اس معاملہ پر ہمارے خلاف کوئی ایکشن نہیں لے سکے گا،اس کی طرف سے رقِ عمل کے طور پر کوئی کارروائی نہیں ہوگی، توقوی آدمی اس کے ساتھ غلط معاملہ کرنے کی جرائت کرلیتاہے۔ لیکن سے یاد رکھناچاہیے کہ ہم جو پچھ بھی کررہے ہیں اس کا اللہ تعالی کے سامنے جواب دیناہے۔ بھلے ہی دنیامیں وہ کمزورہے اوراس وجہ سے وہ آپ کے اس غلط روبہ پر نوری طور پر کوئی آگشن اور بدلہ نہیں لے سکتا۔ لیکن آپ یہ سمجھ کر کہ وہ میرا کچھ نہیں کرسکتا، اس کے ساتھ ناحق زیادتی کریں؛ شریعت کی طرف سے اس کی اجازت میرا کچھ نہیں کرسکتا، اس کے ساتھ ناحق زیادتی کریں؛ شریعت کی طرف سے اس کی اجازت

بلکہ بعض روایتوں سے تو معلوم ہوتا ہے کہ ایسا آدمی جس کاکوئی حمایتی اور مددگارنہ ہو،
ایسے آدمی کے ساتھ جب کوئی زیادتی کامعاملہ کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ کی غیرت جوش میں آجاتی
ہے،اور پھروہ آدمی ایسا پکڑلیا جاتا ہے کہ دوسروں کے لیے عبرت کا ذریعہ بن جاتا ہے۔اس
لیے بھی کسی کی کمزوری کود کھ کراس کے ساتھ ظلم وزیادتی کا معاملہ کرنا؛ یہ آدمی کے لیے
بڑا مہلک اور خطرناک ثابت ہو سکتا ہے۔اس لیے کہا کہ بیتم کو مغلوب مت کرو، بلاوجہ اس
کو دباؤ میں مت لاؤ۔

## سائل کو مت جھڑ کو

﴿ وَأَمَّاالسَّائِلَ فَلاَ تَنْهَرُ ﴾ اور مانگنے والے کومت جھڑ کو۔ کوئی آدمی آپ کے پاس سوالی بن کر آیا، تواگراس کے سوال کو پوراکرنے کے لیے آپ کے پاس کچھ موجود ہے تو آپ اپنی حیثیت کے مطابق اس کو دے دیجئے۔ لیکن آپ اس کو کچھ دیتے تو ہیں نہیں اور بلاوجہ جھڑ کتے ہیں، تو شریعت اس کی اجازت نہیں دیتی۔

میں پہلے بھی بتلاچاہوں کہ شریعت نے ہرایک کے لیے پچھ حقوق مقرر کئے ہیں کوئی آدمی جب آپ کے دروازہ پرسائل بن کرآیاہے توشریعت نے اس کابھی حق رکھا ہے۔ حدیث یاک میں آتاہے" لِلسَّائِلِ حَقَّ وَانْ جَآءَ عَلیٰ فَرَیْں " (ابوداود شریف۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔) مانگنے والے کا بھی ایک حق ہے، چاہے وہ گھوڑے پرسوارہوکر ہی آیاہو اگرکوئی آدمی موٹر سائنکل پرمانگنے کے لیے آیاتو آپ اس سے یہ نہیں کہہ سکتے کہ تیرے پاس موٹرسائکل ہے، اور تو مانگنا

ہے؟اس کیے کہ ہو سکتاہے کہ وہ بے چارہ موٹر سائیکل پر جارہا تھا،اور کسی نے لوٹ لیا۔اب اس کی جیب میں کچھ نہیں بچااس لیے اس کومانگنے کی ضرورت پیش آگئے۔ہمیں اس چکرمیں پڑنے کی ضرورت نہیں ہے کہ اس کے یاس موٹر سائیکل ہے اور مانگتاہے۔ہم اس کے سوال پر اپنی حیثیت کے مطابق اگراس کی کچھ مدد کرسکتے ہیں تو کریں اوراگر ہمارے یاس اتنی طاقت اوراستطاعت نہیں ہے،تو کم از کم اس کو حجر کنے کی یااس کے خلاف کچھ کہنے کی ضرورت نہیں ہے۔اس سے اُلجھا نہ جائے،بلکہ اس کو کوئی مناسب اور بھلی بات کہہ دیجئے؛یہ بھی نیکی کاکام ہے۔اورجب مانگنے والا آپ کویہ دعادے رہاہے کہ اللہ تمہارا بھلاکرے توآپ بھی اس کو یہی دعا دید بجئے،کیکن اس کو کسی حال میں بھی حجمڑ کانہ جائے؛یہ بد سلو کی ہے۔وہ تو آپ سے ا چھی توقع لے کر آیاتھا،اب آپ اس کی وہ توقع تو پوری نہیں کررہے ہیں،اورزبان سے اس کو بھلی دعا دے سکتے تھے، یاا جھی بات کہہ سکتے تھے؛وہ بھی نہیں کہہ رہے ہیں۔حالانکہ اس میں تو آپ کا کوئی خرچ بھی نہیں ہورہاہے،اوپرسے اس کو جھڑک رہے ہیں گویایہ توبالکل گھٹیا درجہ کی اور نجلی سطح کی بات ہوئی۔ کوئی معمولی آدمی بھی اس گوارہ نہیں کر سکتا کہ جب آپ کچھ مال نہیں دے رہے ہیں تو زبان سے اچھی بات کہہ دینے میں توآپ کا کچھ خرج نہیں ہورہاتھا۔ویسے بھی توآپ اس کو ڈانٹنے کے لیے زبان ہلاہی رہے ہیں؛ تو بھلی بات کے لیے یادعادینے کے لیے ہلانے میں کیا حرج تھا؟ شریعت کی یہی تعلیم ہے کہ ہم اپنے اخلاق کو کیوں خراب کریں ؟ ہاں!اگروہ باربار بلاوجہ آپ سے اُلجھ رہا ہے،تواس سے پیچیا جھڑانے کے لیے حسن تدبیر سے کم سے کم جو طریقہ ہو سکتاہو،وہ اختیار کر سکتے ہیں۔

آگے اس سلسلہ میں جوروایتیں لارہے ہیں ان میں دوروایتوں کاتوحوالہ ہی دیدیا۔ایک توحفرت ابوہریرہ ﴿ اِللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى مَالِيْ وَلِيَّافَقَدُ آذَنَتُهُ وَحضرت ابوہریرہ ﴿ اِللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِلْمُلْمُلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلِلْمُلْمُ اللّٰلِمُ اللّٰلّٰ اللّٰلِمُلْمُلْمُل

ایک اورروایت کاحوالہ دیاہے جو کئی ابواب پہلے گذری ہے،اس کوتوہم دوبارہ تازہ کر لیتے ہیں۔

### اللہ کی تلواروں نے حق وصول نہیں کیا

عنَ أَبِي هُبَيْرَقَعَا ثَنِيْنِ عَمْرِ وَالْمُزَنِّ وَهُوَمِنَ أَهُلِ بَيْعَةِ الرِّضُوَان (﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا أَنَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ أَهُلِ بَيْعَةِ الرِّضُوان (﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا أَخَلَتُ اللَّهُ مِنْ عَلَوْ اللَّهِ مِنْ عَلَوْ اللَّهِ مَا أَخَلَتُ اللَّهُ مَا لِللَّهُ مَا لَكُ اللَّهُ مَا لَكُ اللَّهُ مَا لَكُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُعْمَالِمُ اللَّهُ مَا مُعْمَالِمُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مُعْمَالًا مُعْمَال مُعْمَالِمُ اللَّهُ مَا مُعْمَالِمُ مُنْ اللَّهُ مَا مُعْمَالِمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللّهُ مَا مُعْمَالِمُ مُنَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّ

بڑے آدمی تھے۔اور قریش عرب کاباعزت خاندان تھا)تو حضرت ابو بکر (ﷺ)نے ان لو گوں سے کہا کہ تم قریش کے ایک بڑے آدمی اور سردار کو الی بات کہتے ہو؟ (حضرت ابو بکرنے ان کی بات پر ناگواری کا اظہار کیا کہ تم نے یہ اچھی بات نہیں کہی۔اگرچہ حضرت ابو بکر نے ان حضرات کو تنبیہ کرنے کے لیے کوئی سخت بات نہیں کہی تھی، صرف اتناہی کہاتھا کہ قریش کے سردار کے ساتھ تم اس طرح پیش آرہے ہو؟اوراس کوالیی بات کہہ رہے ہو؟) پھر حضرت ابو بکر صدیق (ﷺ) حضور کی خدمت میں حاضر ہوئے اور خود ہی نے یہ اطلاع دی کہ یار سول اللہ! آج ایبا ایبا ہوا (ممکن ہے اس خیال سے آگاہ کیا ہو کہ شاید نبی کریم (علیلیًا) بھی ان کی اس رائے سے اتفاق کریں گے۔جب حضرت ابو بکر صدیق (ﷺ) نے یہ بات حضوراكرم (مَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى كَي اللَّهِ حضور اكرم (مَنْ اللَّهُ ) نَهُ فَرمايا: "يَاأَبَابُكُرِ العَلَّك أَغْضَبْتَهُمْ: لَكُنْ كُنْت أَغْضَبْتَهُمْ لَقَدُا أَغْضَبْتَ رَبَّك " اے ابو بكر! شايدتم نے ان حضرات كوناراض كرديا (يعنى موسكتا ہے كه تمهارے اس جملہ کی وجہ سے ان حضرات کوناگواری ہوئی ہو، تمہاری یہ بات ان کوپیند نہ آئی ہو)اگرتم نے ان کوناراض کیاہے (لیعنی اگر تمہارے اس جملہ سے ان کو تکلیف پہنچی ہے اور ناگواری ہوئی ہے) توتم نے الله تعالى كوناراض كرديا\_ چنانچه انهول نے كها: "يااخوتاه! آغضَبْتُكُمْد؟ "اے بھائيو! كيا ميں نے تم لوگول کوناراض کردیا؟ان لوگوں نے کہا کہ نہیں اہمیں کوئی ناراضگی نہیں ہوئی ہے۔"یَغُفْرُاللّٰدُ لَکَ یَااَ خِیُ" اے ہمارے بھائی!اللہ تعالیٰ آپ کو معاف فرمائے (یعنی ہماری طرف سے تومعاف ہے ہی، کیکن اگرتم کو بیہ احساس ہے توہم بھی تمہارے لیے دعاکرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ آپ کومعاف فرمائے۔)

افادات:دیکھو!یہاں کہنے والا کوئی اور نہیں ،بلکہ حضرت ابو بکر صدیق رہے جن کا ایک مقام تھا،اس مناسبت سے اگرانہوں نے ایس بات اپنی ہی جماعت کے چھوٹے لوگوں کواچھی نیت سے کہی،توان کوحق تھا۔لیکن حضوراکرم (عظم) فرماتے ہیں کہ ہوسکتاہے کہ تم

نے ایسا کہہ کران کو ناراض کیاہو۔ یعنی یہ امکان ہے کہ تمہاری اس بات سے ان کونا گواری ہوئی ہو،اوروا قعتا اگر ناگواری ہوئی ہے تو تم نے ایساکرکے اللہ تعالی کوناراض کیا۔

بس! بہاں توبہ روایت اس لیے لائے سے کہ دیکھو! حضوراکرم (اللہ) نے حضرت ابو بکر (اللہ) کوخاص طور پر متنبہ کیا۔ اس لیے کہ حضرت ابو بکر (اللہ) نے بہ بات جن لوگوں سے کہی تھی وہ صالحین میں سے بھی شھی اور ضعفاء و کمزوروں میں سے بھی شار ہوتے تھے۔ یہ دونوں باتیں ان میں تھیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ کوئی آدمی اپنے مقام اور منصب، یااپنی کسی دنیوی حیثیت کی وجہ سے کمزور ہو، تب بھی ہمیں یہ حق نہیں پہنچا کہ اس کے ساتھ کوئی ایس بات کریں جواس کے لیے ناگواری اور تکلیف کاباعث ہوجائے۔

جب حضوراکرم (الله نے یہ فرمایاتو حضرت ابو بکر (الله فوراً ان حضرات کے پاس معافی مانگنے کے لیے گئے۔ یہ بھی حضراتِ صحابہ ہی کی شان تھی۔ میں پہلے بھی بارباریہ بات بتلا چکا ہوں اوربارباراس لیے متنبہ کرتاہوں کہ ہم لوگوں کو بھی اس سے سبق لینا چاہیے کہ حضوراکرم (الله نے) حضرات صحابہ میں سے کسی کوکسی بات پراگر متنبہ کرتے تھے توفوراً وہ حضرات اس چیز کی تلافی کی کوشش کرتے تھے۔ فوراً ان کی طرف سے اس بات کا اہتمام کیا جاتاتھا کہ جو قصور ہم سے سرزدہواہے اس کی تلافی ہوجائے۔ چنانچہ جب حضوراکرم (الله نے) نے حضرت ابو بکرصدیق (الله کو کوراً کی الله تعالی کو ناراض کیا؛ تو فوراً حضرت کو تکلیف پینچی ہو،اوراگران کو تکلیف پینچی ہے تو پھر تم نے اللہ تعالی کو ناراض کیا؛ تو فوراً حضرت ابو بکر (الله نے) ان کے پاس آئے۔

ہماراحال توبہ ہے کہ الی بات کہی جائے اور حدیث بھی سنائی جائے اور قرآن کی آیت بھی سنائی جائے اور قرآن کی آیت بھی سنائی جائے، تب بھی ہم تاویلیں کرکے اپنے دل کو مطمئن کرنے کی کوشش کر لیتے ہیں، اگرچہ دل مطمئن نہ ہو، لیکن اس کی جو تلافی کرنی چاہیے، اس کا اہتمام ہماری طرف سے نہیں کیاجاتا۔

## جب صدیق ش نے فاروق شے معافی مانگی

یہاں توایک بڑے آدمی نے جھوٹوں کے ساتھ یہ معاملہ کیاتھا،اس پر حضور (اللہ اللہ یہ فرمارہے ہیں۔لیکن اگر کسی بڑے کے ساتھ یہ بات کی گئی ہو تو پھر معاملہ اورزیادہ پیچیدہ ہوجا تاہے۔ بخاری شریف میں قصہ موجودہے کہ ایک مرتبہ حضرت ابو بکر رہے) نے حضرت عمر (ﷺ) کو کسی بات پر غصه میں ڈال دیا، یعنی کسی بات پر حضرت عمر (ﷺ) کو غصه آگیااور ناراضگی ہو گئی، تو حضرت ابو بکر صدیق ﷺ معافی ما نگنے لگے کہ میری بھول ہو گئی مجھے معاف کر دو۔ لیکن حضرت عمر(ﷺ کواتنی زیادہ ناراضگی تھی کہ وہ وہاں سے ہٹ گئے۔ اب حضرت ابو بکر صدیق ﷺ ان کے پیچھے بیچھے جارہے ہیں اور کہہ رہے کہ معاف کردو اور حضرت عمر را الله على عالت ميں آگے آگے جارہے ہيں، يہال تک كه جب حضرت عمر راس اللہ کا گھر آیاتووہ گھر میں داخل ہورہے تھے کہ حضرت ابو بکر رہے)نے پھر ان سے کہاکہ معاف کر دو، کیکن حضرت عمر ﷺ نے تواپنے گھر کا دروازہ بند کر لیااور گھر میں چلے گئے۔جب انہوں نے گھر کا دروازہ ہی بند کر لیاتواب کیاباتی رہ جاتا تھا، حضرت ابو بکر صدیق ﷺ وہاں سے واپس

آکر حضوراکرم (علیہ) کی مجلس میں بیٹھ گئے، لیکن انہوں نے حضورسے کوئی تذکرہ نہیں کیا۔ پھر حضرت عمر (ریہ انہوں نے مجھے کیا۔ پھر حضرت عمر (ریہ انہوں نے مجھے ناراض کیا تھاتوہ معافی بھی تومانگ رہے تھے، اس لیے مجھے معاف کر دینا چاہیے تھا۔

### اب وہ مجرم ہے

یہاں ایک بات یادرہے کہ اگر کسی نے کسی کے ساتھ کوئی نارواسلوک کیا اور اس کو اپنے اس غلط روبیہ پراحساس ہوااوروہ معافی مانگ رہاہے، تواب سامنے والے کی ذمہ داری ہے کہ وہ معاف کردے۔اگروہ معاف نہیں کرتاہے تواب وہ مجرم بن جاتا ہے۔ کسی سے معافی مانگی جائے اوروہ معاف نہ کرے؛تواس پربڑی سخت وعید آئی ہے

آج کل ہمارے معاشرے اور ساج میں ایک بیماری یہ بھی ہوگئ ہے کہ اگر کسی کو احساس ہوا اوروہ جاکر معافی مانگتاہے، توبہ کہتاہے کہ جاؤ! میں معاف نہیں کروں گا، وہ بار باراس کے سامنے ہاتھ جوڑرہاہے، تب بھی یہ انکار کرتاہے۔ یہ بالکل غلط طریقہ ہے۔ شریعت اس کی تعلیم نہیں دیتی۔

بھائی! اللہ تعالیٰ کے یہاں تواس معافی کی اتنی زیادہ قدردانی ہے کہ اللہ کاکوئی بندہ یوں کہہ دے کہ اللہ المیرے گناہ کو معاف کر دے تواللہ تعالیٰ بہت خوش ہوتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ کو ناراض کرکے اس نے جتنابڑا جرم کیاتھا، کسی دوسرے کو ناراض کرکے تواتنابڑا جرم نمیل فالد تعالیٰ کوناراض کرکے اس نے جتنابڑا جرم کیاتھا، کسی دوسرے کو ناراض کرکے تواتنابڑا جرم نہیں ہوسکتا ہے؟ حدیث یاک میں آتا ہے کہ ایک آدمی اپنا توشہ یانی لے کر سفر میں فکال

اورایک جگہ پر آرام کے لیے لیٹا،اس کے اونٹ پر سارا سامان موجود تھا۔جب آکھ کھلی تو دیکھا کہ وہ اونٹ سارے سامان کے ساتھ غائب ہے اب وہ اس جنگل بیابان میں اکیلاہے،نہ وہاں پانی ہے اورنہ کھانے کے لیے پچھ ہے۔ اس نے اپنے اونٹ کوخوب تلاش کیالیکن وہ نہیں ملا۔ آخر تھک ہار کریہ سوچ کر کہ اب تو موت ہی آنے والی ہے، دوبارہ اس جگہ پر آرایٹ گیا۔جب آنکھ کھلی تودیکھا کہ اس کا وہ اونٹ موجود ہے۔ اس کودیکھ کراس کوجوخوشی ہوگی وہ ظاہر ہے گویااس کو نئی زندگی ملی۔ تواب وہ اللہ تعالیٰ کاشکر اداکرنے کے لیے جب بوگی وہ ظاہر ہے گویااس کو نئی زندگی ملی۔ تواب وہ اللہ تعالیٰ کاشکر اداکرنے کے لیے جب بولئے لگاتو مارے خوشی کے زبان بھی قابومیں نہیں رہی، اوریوں کہنے لگا کہ اے اللہ! تو میرا بندہ اور میں تیرا رہ۔ (مشکوۃ۔۳۰۳)یہ مثال دے کر حضور (میلی)یہ سمجھاناچاہتے ہیں کہ اس کی خوشی دیکھو کہ کتنا زیادہ خوش ہوا ہوگا۔ جبکہ وہ یہ سمجھ رہاہے کہ مجھے تونئی زندگی ملی، کہ اس کی زبان بھی قابومیں نہیں رہی۔

توجب کوئی بندہ گناہ کرنے کے بعد اللہ کی بارگاہ میں توبہ اوراستغفار کرتاہے تواللہ تعالی کواس کے اس توبہ واستغفار پراس سے زیادہ خوشی ہوتی ہے جتنی اس آدمی کو اپنی سواری کا گمشدہ جانور ملنے پر ہوئی تھی جس پراس کا کھانا پینا اور سامان تھا اور وہ بے قابو ہو گیا تھا کہ زبان کھی اُلٹ سُلٹ بولنے لگی تھی۔ تواللہ تعالی تو معافی مانگنے والے سے اتنا زیادہ خوش ہوتے ہیں۔ حالانکہ اگر کچھ کیا جاتا تو وہاں سے کیا جاتا کہ وہ خالق ہے، مالک ہے۔ اس کی نعمتیں ہم ہر آن اور ہر لمحہ استعال کرتے ہیں۔ اگر اس کی نافر مانی کی گئی اور وہ معاف نہ کر تااور سزا دیتا؛ توانصاف کی بات تھی۔ لیکن وہاں سے توخوشی کا اظہار ہور ہاہے۔ اور یہاں کرتا اور سزا دیتا؛ توانصاف کی بات تھی۔ لیکن وہاں سے توخوشی کا اظہار ہور ہاہے۔ اور یہاں

ہمارے ساتھ مجھی کسی نے کوئی معاملہ کردیا اور جب وہ ہم سے معافی مانگنے آیاتوہم معاف کرنے کے لیے تیار نہیں ہیں۔کیاہم یہ نہیں جاہتے کہ ہمارے گناہ بھی معاف کئے جائیں۔

### كيا تنهين معانى پيند نهين ؟

حضرت ابو بکر صدیق ﷺ کاوہ واقعہ یاد کروجو پہلے گئی مرتبہ بتایاجاچکاہے کہ جب حضرت عائشہ ﴿ اِنْ مِلْ اِللَّهِ مَا تُهِ تَهِمَت كامعامله بیش آیاتھا،اور بعد میں قرآنِ پاک میں تہمت سے ان کے یاک ہونے کی آیتیں نازل ہوئیں تواس واقعہ میں مخلص مسلمانوں میں سے جن لوگوں نے حصہ لیاتھاان میں ایک حضرت مسطح بن اثانہ(ﷺ) بھی تھے، حضرت ابو بکر صدیق (ﷺ) کے خالہ زاد بہن کے بیٹے تھے،غریب تھے اور مہاجری بھی تھے،ان کاساراخرچہ حضرت ابو بکر صدیق ﷺ ہی برداشت کرتے تھے۔وہ بھی منافقین کی چرب زبانی کی وجہ سے اس سازش میں کھنس گئے تھے۔جب حضرت عائشہ (ﷺ) کی براء ت آئی تو حضرت ابو بکر صدیق ﴿﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ قشم کھالی کہ اب میں ان کاخرچہ نہیں دوں گا وہاں انہوں نے تومعافی بھی نہیں مانگی تھی، الله تعالى نے حضرت ابو بكر صديق روسي سے ان كى سفارش كى ﴿وَلا يَأْتَلِ أُولُواالْفَضُلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةِأَن يُّؤُتُوا أُولِي الْقُرْبِي وَالْمَسَاكِيْنَ وَالْمُهَاجِرِيْنَ فِيْ سَبِيْلِ اللهِ تَم مِيل سے جو فضيلت اور كشارگى والے ہیں اور الله تعالیٰ نے ان کومال و دولت دے رکھی ہے،وہ اس بات پر قسم نہ کھائیں کہ اپنے رشتہ داروں، غریبوں اور اللہ کے راستہ میں ہجرت کرنے والوں پر خرج نہیں کریں گے

﴿ أَلاَ تُحِبُّوْنَ أَن يَغْفِرَ اللَّهِ لَكُمْ ﴾ كياتم اس بات كوليند نهيس كرتے كه الله تعالى تمهارے گناهوں كو معاف كرے؟ (روح المعانى ـ ١٢٥/١٨)

آدمی اپنے معاملہ میں چاہتاہے کہ اگر اس سے غلطی اور کو تاہی ہوئی اور اس کو اس کا احساس ہے اور معافی بھی مانگتاہے، تواسے معاف کیاجائے۔ توجب ہم اپنے معاملہ میں یہ چاہتے ہیں تو یہی چیز ہم اپنے دوسرے بھائی کے حق میں کیوں نہ چاہیں؟ اگر اس نے ہمارے ساتھ غلطی کامعاملہ کیا، اور وہ معافی بھی مانگ رہاہے؛ تواب ہمیں چاہیے کہ اس کومعاف کردیں۔

### میرے دوست کے معاملہ میں میراخیال نہ کروگے؟

بہر حال!بات یہ چل رہی تھی کہ حضرت ابو بکر صدایق (ﷺ تو آکر چیکے سے حضور کی مجلس میں بیٹھ گئے۔جب حضرت عمر (ﷺ) کو احساس ہوا کہ وہ میرے پاس معافی مانگ رہے تھے، لیکن میں نے معاف نہیں کیا اور گھر کا دروازہ بند کر لیا؛یہ میں نے اچھا نہیں کیا، تو پھر حضرت عمر (ﷺ) کی مجلس میں آئے اور خود ہی پوراقصہ حضور کی خدمت میں بیان کررہے ہیں کہ یارسول اللہ!ایہاہوا کہ انہوں نے میرے ساتھ یہ معاملہ کیا اور مجھے بیان کررہے ہیں کہ یارسول اللہ!ایہاہوا کہ انہوں نے میرے ساتھ یہ معاملہ کیا اور مجھے ناراضگی ہوئی، پھر وہ مجھ سے معافی مانگ رہے تھے، لیکن میں نے معاف نہیں کیا، یہاں تک کہ میرا گھر آگیاتو میں نے اندر جاکر دروازہ بند کر لیا، حضرت عمر (ﷺ) کی بیہ بات سن کر حضوراقد س کیا جوئی، گوبہت غصہ آیا،اور آپ کا چہر ہ انور سرخ ہوگیا اور فرمانے گئے" ہاں آئٹی تار نہیں ہوئے؟ صاحبی ہاں نا میرے دوست کو معاف کرنے کے لیے تم تیار نہیں ہوئے؟ صاحبی ہاں نا میرے دوست کو معاف کرنے کے لیے تم تیار نہیں ہوئے؟

حضرت ابو بکر صدیق (ﷺ) حضور اکرم (ﷺ) کے اس غصہ کودیکھ کرعرض کرنے گئے یارسول اللہ! غلطی میری تھی لیعنی میں نے ہی ابتداکی تھی،ان کی کوئی غلطی نہیں تھی، پھر بھی حضور اکرم (ﷺ) برابریہی جملہ ارشاد فرماتے رہے۔روایتوں میں آتاہے کہ اس کے بعد توکوئی بھی حضرت ابو بکر(ﷺ) کا نام ہی نہیں لیتا تھا،سب بہت زیادہ ڈرتے تھے کہ کہیں ان کوکوئی تکلیف پہنچ گئی تو حضوراکرم (ﷺ) ناراض ہوجائیں گے۔ (بحدری شریف۔۱۳۲۱)

صالحین اور نیک لوگوں کو تکلیف پہنچانے سے جوروکا جاتا ہے، اس کی بڑی وجہ یہی ہے کہ وہ اللہ کے دوست ہیں ، اگر ان کو تکلیف پہنچے گی تواللہ تعالیٰ ناراض ہوجائیں گے، اور ہمارا تو بیڑا ہی غرق ہوجائے گا۔

# کہیں اللہ تعالی تم سے مطالبہ نہ کرلے

#### حديث ٣٨٩

وعن جندب بن عبدالله (ش) قال قال رسول الله (الله عَنْ صَلَّى صَلَاقَالصُّبُحِ فَهُوَفِي ذِمَّةِاللهِ، فَلا يَطْلُبَنَّكُمُ الله مِنْ ذِمَّتِه بِشَيْئٍ فَإِنَّهُ مَن يَطْلُبُهُ مِنْ ذِمَّتِه بِشَيْئٍ يُدُرِكُهُ ثُمَّ يَكُبُّهُ عَلَى وَجُهِه فِي نَارِجَهَنَّم ـ

ترجمہ مع تشریخ: حضور اکرم (مُنْافِیمًا) نے فرمایا کہ جو آدمی فجر کی نمازا پنے وقت پر جماعت کے ساتھ پڑھ لے،وہ اللہ تعالیٰ کی حفاظت میں آجاتا ہے۔(یہ بھی بہت بڑی چیزہے جس نے فجر کی نماز جماعت کے ساتھ پڑھی،وہ اللہ کی حفاظت اور نگرانی میں آگیا،جس آدمی کو اللہ تعالیٰ نے امان دے دیا،اوراللہ تعالیٰ کی

طرف سے جس کو حفاظت مل گئ ہے؛) تواب دیکھناکل قیامت میں اللہ تعالیٰ اپنی اس حفاظت کی وجہ سے کوئی مطالبہ نہ کرے( یعنی وہ آدمی جو فجر کی نماز اپنے وقت پر جماعت کے ساتھ پڑھ چکاہے،چول کہ وہ اللہ کی حفاظت میں ہے،اب اگرتم اس آدمی کے ساتھ کوئی نارواسلوک کروگے اور کوئی تکلیف پہنچاؤگے،توگویاتم ایسے آدمی کے ساتھ یہ سلوک کررہے ہوجس کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے امان مل چکی ہے۔اللہ تعالیٰ تم سے پوچھے گاکہ ہم نے جس آدمی کوامان دے رکھی تھی تم نے اس کو تکلیف پہنچائی؟کیوں؟کیابات ہے؟اوراللہ تعالیٰ جب کسی سے مطالبہ کرلے، تو آپ اندازہ لگالیجئے کہ اس کا آگے انجام کیاہونے والا ہے۔اس لیے کہ) اگر اللہ تعالیٰ کسی سے اپنی ذمہ داری اورامان کے بارے میں کوئی مطالبہ اور پوچھ تاچھ کرے گاتو ایسے آدمی کواللہ تعالیٰ کیڑے گا، اور پھر اس کواوندھے منھ جہنم میں مطالبہ اور پوچھ تاچھ کرے گاتو ایسے آدمی کواللہ تعالیٰ کیڑے گا، اور پھر اس کواوندھے منھ جہنم میں دالے گا۔

اس کیے بھائیو!جو نماز پڑھنے والے ہیں ان سے بھی ڈرتے رہنے کی ضرورت ہے، اس لیے کہ وہ بھی صالحین میں آگئے۔

# إَجْرَآءُ أَحْكَامِ النَّاسِ عَلَى الظَّاهِرِ وَسَرَائِرُهُمُ عَلَىٰ اللهِ

ظاہر کے مطابق معاملہ کرو دل کاحال اللہ کے حوالے کرو

## جِلْلِيُّالِيَّ الْتَحْرِثِ الْخِيْثِينَ

۲۱/اگست ۱۹۹۹

#### ٨ر جمادي الاولى وسمايه

ٱلْحَهُلُ لِلّٰهِ نَحْمَلُهُ وَ نَسْتَعِيْنُهُ وَ نَسْتَغُفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُوذُبِاللهِ مِنْ شُرُورِ اللهِ فَلاَ مُضِلَّلُهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ وَمَن يُضْلِلُهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ وَمَن يُضْلِلُهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ

وَنَشْهَدُانَ لَّا إِلَّهِ اللَّهِ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَنَشْهَدُانَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلَانَا هُحَبَّ داً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ

صَلَّى اللهِ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيماً كَثِيْراً كَثِيْراً وَأَمابعن:

فَإِن تَابُوْاوَأَقَامُوْاالصَّلاَةَ وَآتَوُ أَالزَّكَاةَ فَعَلُّواسَبِيلَهُمُ (التوبة ـ آيت ٥)

## شک شبہ کرنے کی اجازت نہیں

اسلام میں ایک مسلمان کو دوسرے مسلمان کے ساتھ مسلمان کی حیثیت ہے، یا مشرک کے ساتھ مشلمان کی حیثیت ہے، یا مشرک کے ساتھ مشرک کی حیثیت سے جو معاملہ رکھنے کا حکم دیا ہے؛وہ ظاہر کے مطابق ہوگا۔ یعنی جو آدمی اپنے آپ کو مسلمان بتلارہا ہے اوروہ اپنی زبان سے کلمہ اسلام کا اظہار کرتا ہے اوروہ یوں کہتا ہے کہ میں موہمن ہوں،اورایک مسلمان کے مسلمان ہونے کے لیے جوعلا متیں اسلام نے بتلائی ہیں مثلاً نماز پڑھنا، زکوۃ کا ادا کرنا وغیرہ، وہ سب علامتیں بھی اس میں پائی جاتی ہیں تو پھر ہم اس کے ساتھ مسلمانوں کا سا معاملہ کریں گے۔ چوں کہ اس نے اپنے آپ کو مسلمان بتلایا اور مسلمانوں والی علامتیں بھی اس میں پائی جاتی ہیں، تواب ہم اس کے معاملہ میں شک بتلایا اور مسلمانوں والی علامتیں بھی اس میں پائی جاتی ہیں، تواب ہم اس کے معاملہ میں شک

وشبہ نہیں کریں گے کہ معلوم نہیں اس کے دل میں کیاہے؟ ہوسکتاہے کہ وہ ہم کودھوکہ دیتاہو؟ہمارے سامنے اسلام و ایمان کااظہار کرتاہو؛اوردل میں دوسری بات ہو؟د کھلاوے کے واسطہ نماز پڑھتا ہو؟ اس طرح کاکوئی شک وشبہ کرنے کی ہمیں اجازت نہیں دی گئی۔بلکہ ہم کو شریعت نے اس بات کا مکلف کیا کہ جب اس نے اپنی زبان سے کلمہ اسلام کا اظہار کیا اور اپنے آپ کو موٹمن بتلایا، اور کسی موٹمن کے ایمان کے لیے جوعلامت شریعت کی طرف سے مقرر کی گئی ہے وہ بھی اس میں پائی جاتی ہے، تواب آپ کا فریضہ یہ ہے کہ آپ اس کے ساتھ مؤمنوں کا سامعاملہ کریں۔پھراگر حقیقت میں اس کے دل میں کوئی دوسری بات ہے تواس کو اللہ تعالیٰ کے حوالہ کردیجئے۔اگراس کے دل میں کوئی دوسری چیز ہے تو اللہ تعالی قیامت میں جب حساب و کتاب لیں گے تواس سے نمٹ لیں گے۔ ہمیں اس فکر میں پڑنے کی ضرورت نہیں ہے کہ معلوم نہیں اس کے دل کے اندر کیا ہے۔اسلام کا بیہ ایک خاص تھم ہے جس کو علامہ نووی (میں)اس عنوان کے تحت بیان کرناچاہتے ہیں کہ جو لوگ اپنے آپ کو جبیباظاہر کررہے ہیں، اسی کے مطابق احکام جاری کئے جائیں گے اوراندرونِ دل کامعاملہ اللہ تعالیٰ کے حوالہ کیاجائے گا۔

### تو ان کاراسته چھوڑدو

چنانچہ اس سلسلہ میں آیت پیش کی ﴿فَإِن تَابُوْاوَأَقَامُوْالصَّلُوةَ وَآتَوُا الزَّكُوةَ فَقَلُّوا سَدِيلَهُمُ ﴾ اس آیت سے پہلے اللہ تعالیٰ نے مشر کین اہلِ حرب (یعنی جن مشر کین کے ساتھ مسلمانوں کاجنگ

کاسلسلہ چل رہاہے ان) کے متعلق تھم دیاہے کہ ان کو گھیرو، پکڑو اور قتل کرو۔ان کو چھوڑو مت۔لیکن پھر فرمایا کہ اگروہ توبہ کریں اور اپنے شرک سے باز آجائیں اورائیان قبول کرلیں، اور نماز قائم کرنے لگیں اور زکوۃ دینے لگیں، گویا کلمہ 'اسلام کااظہار کرنے کے ساتھ ساتھ مسلمانوں کی ظاہری علامتیں بھی ان میں پائی جاویں، تواب ان کاراستہ چھوڑدو۔لیعنی اب ان کو گھیرنے، گرفتار کرنے، قتل کرنے اوران کے خلاف مشرک ہونے کی حیثیت سے جوکارروائی کرنے کا تھم تھا، اس کو جاری رکھنے کی اجازت نہیں ہے۔بلکہ اب آپ ان کے ساتھ مسلمانوں کا سا معاملہ سے بھی اورائیک مسلمان کی جان مال، عزت وآبروجس طرح محفوظ سمجھی مسلمانوں کا ساتھ کھی اسی جیسامعاملہ ہوناچاہیے۔

## مجھے قال کا تھم دیا گیاہے

#### حديث ۲۹۰

عَنِ ابْنِ عُمَرَ (﴿ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ( اللهِ ( اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَأَنَّ أَقَاتِلَ النَّاسَ عَلَى يَشْهَدُوا أَن لَّإِلهَ إِلاَّ اللهِ وَأَنَّ عُكُوا اللهِ وَأَنْ أَقَاتِلَ النَّامَ وَلَيْ اللهِ وَأَمُوا لَهُمْ إِلاَّ بِحَقِّ عُكُوا اللهِ وَلَيْ عَلَى اللهِ وَاللهِ عَصَمُوا مِنْ فَعُلُوا اللهِ وَلَيْ اللهِ وَلَهُمُ وَأَمُوا لَهُمْ إِلاَّ بِحَقِّ اللهِ وَمُعَلَى اللهِ وَمُعَلَى اللهِ وَمُعَلَى اللهِ وَمِنْ اللهِ مُعَلَى اللهِ وَمُعَلَى اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

قر جمہ: حضرت عبداللہ بن عمر (رالی ) نقل کرتے ہیں کہ نبی کریم (سکالی اُن ارشاد فرمایا کہ مجھے (اللہ تعالی کی طرف سے) حکم دیا گیا کہ لوگوں کے ساتھ قال کروں (مشر کین کے ساتھ جنگ کروں) یہاں تک کہ وہ اس بات کی شہادت دینے لگیں کہ اللہ کے علاوہ اور کوئی عبادت کے لائق نہیں، اور محمد (سکالیم) اللہ کے

رسول ہیں، اور نماز قائم کریں، اورز کو قدیں۔جب وہ ایساکرنے لگیں (یعنی زبان سے کلمہ اسلام پڑھ لینے اور نماز قائم کرنے اورز کو قادا کرنے سے) تو یہ حضرات مجھ سے اپنی جانوں اور اپنے مالوں کو محفوظ کرلیں گے (یعنی وہ قال اور جنگ جو ان کے ساتھ کی جاری تھی، جس کی وجہ سے ان کی جان مال محفوظ نہیں تھی، انہوں نے ان کاموں کی وجہ سے اپنی جانوں اور اپنے مالوں کو محفوظ کرلیا) البتہ اسلام کامطالبہ ان پر باقی رہا۔اوران کاحساب اللہ تعالی پر ہے۔

## گراسلام کے حق سے

افادات: "الرَّبِحَقِّ الْإِسْلامِ" البت اسلام کامطالبہ ان پرباقی رہا۔ یعنی اس کے بعد اگر کوئی کام ایساکرتے ہیں جس کے متیجہ میں اسلامی حکم یہ ہے کہ ان کی جان پر ہاتھ ڈالا جائے، یا ان کے مال کولیاجائے، توپیراس میں اس کو حفاظت نہیں ملے گی۔ مثلاً اس نے مو مون ہوجائے کے بعد کسی مسلمان کوجان ہوجھ کر قتل کردیا، تواب ظاہر ہے کہ اسلام نے اس موقع پر قاتل کے بعد کسی مسلمان کوجان ہوجھ کر قتل کردیا، تواب ظاہر ہے کہ اسلام نے اس کو قتل کیاجائے۔ اب کوئی آدمی یوں کے کہ بھائی! یہ کلمہ پڑھتا ہے، نماز پڑھتا ہے، زکوۃ اداکر تاہے۔ اور قرآن و حدیث میں توبہ آیاہے کہ ایک آدمی کلمہ شہادت پڑھ لے، نماز پڑھے، زکوۃ دے، تواس کی جان تو محفوظ ہوجاتا ہے۔ تواب اس پر ہاتھ نہیں اُٹھاناچاہیے، اس کی جان تو محفوظ ہوجاتا ہے۔ تواب اس پر ہاتھ نہیں اُٹھاناچاہیے، اس کی جان تو محفوظ ہوجاتا ہے۔ تواب اس پر ہاتھ نہیں اُٹھاناچاہیے، اس کی جان تو محفوظ ہوجاتا ہے۔ تواب اس پر ہاتھ نہیں اُٹھاناچاہیے، اس کی جان تو محفوظ ہوجاتا ہے۔ تواب اس پر ہاتھ نہیں اُٹھاناچاہیے، اس کی جان تو محفوظ ہوجاتا ہے۔ تواب اس پر ہاتھ نہیں اُٹھاناچاہیے، اس کی جان تو محفوظ ہوجاتا ہے۔ تواب اس پر ہاتھ نہیں اُٹھاناچاہیے، اس کی جان تو محفوظ ہوجاتا ہے۔ تواب اس پر ہاتھ نہیں اُٹھاناچاہیے، اس کی جان تو محفوظ ہوجاتا ہے۔ تواب اس جاتھ نہیں اُٹھاناچاہیے، اس کی جان تو محفوظ ہوجاتا ہے۔ تواب اس جاتھ نہیں اُٹھاناچاہے۔ اس کی جان تو محفوظ ہوجاتا ہے۔ تواب اس جاتھ نہیں اُٹھاناچاہے۔ اس کی جان تو محفوظ ہوجاتا ہے۔ تواب اس جاتھ نہیں اُٹھاناچاہے۔ اس کی جاتھ نہیں اُٹھاناچاہے۔ اس کی جاتھ نہیں اُٹھاناچاہے۔ اس کی جاتھ کی ان کو محفوظ ہو جاتھ کی ان کاٹھانا کی جاتھ کو کاٹھانا کے دیا۔

یامثلاً ایک آدمی نے زناکاار تکاب کیااوروہ ''فیضی'' یعنی شادی شدہ، عاقل بالغ اور آزادہے۔اوراس کی عاقلہ بالغہ آزادعورت کے ساتھ شادی ہو چکی ہے، اس کے بعد بھی اس نے زناکاار تکاب کیا، توالیے آدمی کے لیے اسلامی حکومت کو شریعت یہ حکم دیتی ہے کہ اس کو سنگسار کیاجائے۔یعنی پتھر مار کراس کی جان ختم کی جائے تودیکھو!یہاں شریعت ِ اسلام نے ہی اس کی جان لینے کا حکم دیا ہے۔

### کھود کر بد کرنے کی ضرورت نہیں

" وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ" يهال اس روايت كواسى ليے لائے ہيں كه ديكھو!

نبی کریم (مُنْافِیمًا) فرماتے ہیں کہ الله تعالیٰ نے مجھے بیہ حکم دیا کہ جب بیہ لوگ کلمہ شہادت کا ا قرار کرلیں، نمازیڑھنے لگیں اورز کوۃ دینے لگیں، تواس کے بتیجہ میں ان کے جان ومال محفوظ ہوجائیں گے۔اب کسی کو بیہ شک وشبہ کرنے کی اجازت نہیں ہے کہ ہوسکتاہے انہوں نے ظاہر میں دکھلاوے کے واسطے ایباکیاہو،اور حقیقی طور پروہ ایمان نہ لائے ہوں۔ حضور اللہ) فرماتے ہیں "وَحِمَا بَهُمُ عَلَى اللهِ"ان كاحساب الله تعالىٰ كے حوالہ ہے۔ اب ہم كويہ حق نہيں پہنچاکہ ہم اس کے دل کے اندر کی چیز کے متعلق کسی قشم کے شک وشبہ کااظہار کریں، یااینے دل میں اس کے متعلق کوئی تردد رکھیں کہ معلوم نہیں وہ دھو کہ دینے یاد کھلاوے کے واسطہ ایساکررہاہو۔ شریعت نے جب ہم کویہ بتلادیا کہ جو آدمی ان اعمال کوانجام دے،اس کے ساتھ تہمیں یہ معاملہ کرناہے۔جب وہ ان اعمال کو انجام دے رہاہے توہمیں اس کے ساتھ وہی معاملہ کرناہے۔اب اس کے دل میں کیا ہے، اس کے متعلق ہمیں کھودکرید کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

## مجھے بیہ تھم نہیں دیا گیاہے

بخاری شریف میں روایت ہے کہ حضرت علی (ﷺ) کونبی کریم (ﷺ) نے یمن بھیجا تھا، وہاں سے انہوں نے مالِ غنیمت کے خمس کے طور پر پچھ سونانبی کریم (ﷺ) کی خدمت میں بھیجا۔ جب وہ سونا مدینہ منورہ پہنچاتوچار حضرات جو مولفۃ القلوب تھے۔ یعنی ایسے لوگ جن کی دل جوئی کرنامقصود تھا۔ ان میں وہ سونانبی کریم (ﷺ) نے تقسیم کردیا، اس پر ایک آدمی نے کہا کہ ہم اس سے زیادہ حقدار تھے۔ جب نبی کریم (ﷺ) کواس کی اطلاع پینچی تو آپ نے فرمایا دار تھا اس کے اللہ تعالی مجھ پر بھر وسہ اوراعتاد کرتا ہے؟ رات اور بھر وسہ نہیں کرتے حالانکہ آسان والا یعنی اللہ تعالی مجھ پر بھر وسہ اوراعتاد کرتا ہے؟ رات اور دن اس کے پاس سے مجھ پر وحی آتی ہے۔ یعنی جب اللہ تعالی مجھ پر بھر وسہ اوراعتاد کررہاہے اور مجھے امین قرار دے رہاہے تو مہیں میرے اوپر بھر وسہ کیوں نہیں؟ جیسے کوئی بڑی شخصیت کسی کے ساتھ اعتاد کامعاملہ کرتی ہواور کوئی جھوٹا ایبا کے، توکہتے ہیں کہ فلال پر تھے بھر وسہ نہیں؟

اس موقع پرایک آدمی کھڑاہواجس کاحلیہ یہ بیان کیاگیاہے کہ اس کی آنکھیں اندر کو کھسی ہوئی تھیں، رخباراُبھرے ہوئے تھے، پیشانی باہر کونکلی ہوئی تھی، سرمنڈاہوا تھا ڈاڑھی کھنی تھی اور پائنچ اونچے تھے۔اس نے نبی کریم (اٹھا) سے کہا" اِنَّقِ اللّه"الله سے ڈریو، اس پرنبی کریم (اٹھا) نے فرمایا کہ اگر میں اللہ سے نہیں ڈروں گاتواور کون ڈرے گا؟ اس وقت حضرت خالد بن ولید (ہے) اُٹھے اور عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! اجازت دیجئے کہ میں اس

کی گردن اُڑادوں۔ نبی کریم ( اُٹُٹِیمَّ) نے فرمایا: نہیں !' لَعَدَّهٔ أَن یَکُوْنَ یُصَیِّی " شاید یہ نماز پڑھتا ہو۔

اس کے جواب میں حضرت خالد ( اُٹِی نے عرض کیا: " کَمْ قِن مُّصَلِّ یَقُولُ بِلِسَانِهِ مَالَیْسَ فِیْ قَلْبِهِ "
بہت سے نماز پڑھنے والے ایسے ہوتے ہیں جن کے دل میں وہ بات نہیں ہوتی جوان کی زبان پرہواکرتی ہے۔ یعنی ہوسکتاہے کہ ظاہری اور نمائش طور پر نماز پڑھتاہواور کلمہ کا اظہار کرتاہو، لیکن اس کے دل میں یہ بات نہ ہو؟ تو نبی کریم ( اُٹُیلِی ) نے جواب میں فرمایا:" اِنِّی لَمَهُ اُوْمَرَأَنَ اُنَقُبَ عَنْ قُلُوبِ النَّاسِ " مُجھے یہ حکم نہیں دیا گیاہے کہ میں لوگوں کے دلوں کی باتوں کو گود کرید کروں ۔ مجھے تو اللہ تعالیٰ نے ظاہر کے مطابق ان کے ساتھ معاملہ کرنے کا حکم ویا ہے۔ ( بحنای شریات سے ایک معاملہ کرنے کا حکم دیا ہے۔ ( بحنای شریف معاملہ کرنے کا حکم دیا ہے۔ ( بحنای شریف معاملہ کرنے کا حکم دیا ہے۔ ( بحنای شریف سے ایک معاملہ کرنے کا حکم دیا ہے۔ ( بحنای شریف معاملہ کرنے کا حکم دیا ہے۔ ( بحنای شریف معاملہ کرنے کا حکم دیا ہے۔ ( بحنای شریف معاملہ کرنے کا حکم دیا ہے۔ ( بحنای شریف کی ایک کی ساتھ معاملہ کرنے کا حکم دیا ہے۔ ( بحنای شریف کی ایک کی ساتھ معاملہ کرنے کا حکم دیا ہے۔ ( بحنای شریف کی ایک کا حکم دیا ہے۔ ( بحنای شریف کی ایک کی ساتھ معاملہ کرنے کا حکم دیا ہے۔ ( بحنای شریف کیا ہو کیا ہے۔ ( بحنای شریف کیا ہو کیا ہو کیا ہو کیا گیا ہو کیا ہو کیا ہو کیا گیا ہو کیا ہو

مقصدیہ ہے کہ اسلامی شریعت کایہ ایک اصول ہے،خاص کر جبکہ اسلامی مملکت ہو، اور وہاں اسلامی احکام ظاہری طور پرلوگوں پر جاری کئے جاتے ہوں، تواس کی خاص ضرورت پیش آتی ہے کہ جوابیخ آپ کو مسلمان ظاہر کررہاہے،اس کے متعلق کوئی شک وشبہ کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ہم اس کے ساتھ مسلمانوں کاسامعاملہ کریںگے۔

### ایک غلط طریقه

آج کل ایساہو تاہے کہ ایک آدمی اسلام قبول کرنے کے لیے آیا،اورہمارے سامنے کلمہ بھی پڑھااور نماز پڑھنا بھی شروع کر دیااوراسلامی احکام پر عمل بھی کرنے لگا، اس کے باوجود بعض لوگ اس شک وشبہ کااظہار کرتے ہیں کہ معلوم نہیں کہ یہ کون آدمی ہوگا۔کوئی

جاسوس تونہیں ہے۔ یہ غلط طریقہ ہے۔ اسلام اس کی اجازت نہیں دیتا۔ جب اس نے ساری چیزیں کرلیں تو آپ اس کے ساتھ مسلمانوں کاسامعاملہ سیجے، اب اگر اس کے دل میں کوئی دوسری بات ہے تواللہ تعالی قیامت میں اس سے حساب لے لیں گے۔ جنت تو حقیقی اسلام پر ہی ملنے والی ہے۔ اور اللہ تعالی اس سے بخو بی واقف ہیں کہ اس کے دل میں کیاہے۔ ہمیں اس چکرمیں پڑنے کی بالکل ضرورت نہیں ہے۔ ہمیں تو جس چیز کا کہا گیاہے اس کی پابندی کرنی ہے۔

# اب اس پرہاتھ نہیں ڈال سکتے

#### حديث ١ ٣٩

ترچمہ مع تشر تک: حضرت طارق بن اشیم (را اللہ الداللہ کے بیں کہ میں نے نبی کریم (الله الداللہ کے ہوئے سا کہ جو آدمی لااللہ الداللہ کے (ایعنی اسلام کاکلمہ پڑھے۔ یہاں شراح نے لکھاہے کہ لااللہ الداللہ کے ساتھ محمد رسول اللہ بھی ہے، اس لیے کہ صرف لااللہ الداللہ سے آدمی مؤمن نہیں ہوجا تاجب تک کہ نبی کریم (الله کی رسالت کا اقرار نہ کرے۔ یہ تو کلمہ اسلام کا ایک عنوان ہے۔) اور اللہ تعالیٰ کے علاوہ جن چیزوں کی بوجا کی جاتی ہے ان کا انکار کر دے (اس سے اپنے آپ کوبری ظاہر کر دے۔ یہ ایک ضروری چیزہے کہ کوئی آدمی اسلام قبول کرتاہے توجب اس کوکلمہ اسلام پڑھایا جائے گاوہاں پہلے ہی اس سے بوچھ لیاجائے گاکہ اب تک کس چیز کاعقیدہ رکھتے تھے۔ اس عقیدے سے بھی توبہ کرائی جائے۔ مطلب یہ بوچھ لیاجائے گاکہ اب تک کس چیز کاعقیدہ رکھتے تھے۔ اس عقیدے سے بھی توبہ کرائی جائے۔ مطلب یہ

ہے کہ اللہ کے علاوہ جن بتوں کی وہ پوجاکر تاتھااس سے توبہ کرکے اپنی براء ت کا ظہار کر دے، اور اللہ تعالیٰ کی وحدانیت اور نبی کریم (سکالیہ ای کا مال اور خون حرام ہوجائے) تو اس کا مال اور خون حرام ہوجاتا ہے(یعنی اب ہم اس پرہاتھ نہیں ڈال سکتے) اور اس کا حساب اللہ کے حوالہ کیاجائے گا(یعنی اب ہمیں اس کے معاملہ میں شک و شبہ اور تردد کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔)

## عين لزائي ميں كلمه پڑھ ليا تو؟

#### حدیث ۳۹۲

وَعَن أَبِي مَعْبَى الْمِقْدَادِ بِنِ الأَسْوَدِ (﴿ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ ( عَلَيْ اللَّهِ ( عَلَيْ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولِ الللَّهُ الللّهُ اللللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الل

مرجمہ مع تشریخ: حضرت مقدادین اسود (رافی فرماتے ہیں کہ میں نے نبی کریم (رافی اسے عرض کیا کہ اللہ کے رسول! اگر میدانِ جنگ میں کسی کا فرسے میری مڈ بھیڑ ہوجائے (اور ہم آپس میں ایک دوسرے کے ساتھ لڑیں) اسی دوران وہ تلوار کے ذریعہ سے میرا ایک ہاتھ کاٹ ڈالے، اس کے بعد (جب وہ دیکھے کہ اب میں اس پر حملہ آور ہوناچا ہتا ہوں تو) اپنے بچاؤ کے لیے وہ ایک درخت کی آڑمیں چلاجائے، اور دہاں پہنچ کر فوراً کے ''آئسلَہ نے بلٹے' میں اسلام لے آیا۔ تواسے اللہ کے رسول! اب کیامیں اس کو قتل کرسکتا ہوں؟ (چوں کہ اس زمانہ میں جہاد کا سلسلہ جاری تھااور یہ صور تیں پیش آتی رہتی تھیں۔

دیکھے! یہاں ظاہری حالات یہ بتلارہی ہے کہ اس نے اپنی جان بچانے کے لیے ایبا کیاہے، اس لیے انہوں نے سوال کے واسطے نبی کریم (مالیائی) کے سامنے خاص یہ صورت پیش کی۔) حضور (مالیائی) نے فرمایا 'لا تَقْتُلُهُ' آپ اس کو قتل نہ کیجئے۔ حضرت مقداد (رہا ایک فرماتے ہیں کہ اس نے میرا ایک ہاتھ کاٹ ڈالااس کے بعد وہ یہ بات کہہ رہا ہے؟ (تواس کی وجہ سے سمجھ میں تو یہی آرہاہے کہ وہ اپنے بچاؤکے لیے ایسا کہہ رہاہے) تو نبی کریم (مالیائی) نے پھر کہا 'لاکتُقْتُلُهُ' تب بھی اس کو قتل نہ کرو۔

افادات: لینی جب وہ کلمہ پڑھ کراسلام قبول کرچکا جس کی وجہ سے اس کی جان اور مال محفوظ ہو گئے،اس کے باوجود بھی اگرتم نے اس کو قتل کر دیاتواس کو قتل کرنے سے پہلے جوحالت اور پوزیش تمہاری تھی،اب وہ پوزیش اس کی ہوگئی۔اور جو پوزیش کلمہ پڑھنے سے یہلے اس کی تھی وہ یوزیش تمہاری ہو گئی۔ حضرت مقداد(ﷺ مسلمان تھے اور کسی جرم کے مر تکب بھی نہیں ہوئے تھے،وہ معصوم الدم تھے۔انہوں نے کسی مسلمان کی جان نہیں لی تھی کہ جس کی وجہ سے ان کی جان لینادرست ہو۔اوراس نے جب کہہ دیاکہ میں مسلمان ہوا تواب اس کی پوزیشن بھی وہی ہو گئی کہ اس کی بھی جان و مال محفوظ ہو گئے۔اس کے بعد بھی اگر اس کو قتل کر دیاتوجو پوزیش کلمہ پڑھنے سے پہلے اس کی تھی وہ پوزیش تمہاری ہو گئی۔ لیعنی نعوذ باللہ وہ کافر نہیں ہو گئے، بلکہ اس کے کلمہ پڑھنے سے پہلے اس کی جان محفوظ نہیں تھی،اور کلمہ پڑھ لینے کی وجہ سے اس کی تھی جان محفوظ ہو گئی تھی، اورجب اس کے قتل کاار تکاب کیاتواس کی وجہ سے قصاص کے طور پر اب تمہاری جان لیناجائز ہو گیا۔اس لیے

اب تمہاری جان محفوظ نہیں رہی۔یہ مثال دے کربطورِ تشبیہ جان کے محفوظ ہونے اور نہ ہونے کو سمجھایا گیا ہے۔

دراصل بتلانایہ ہے کہ ظاہری اعتبارے ایسی صورت موجود تھی جس میں ایک قرینہ اورعلامت بھی ہے کہ اس نے ان کاہاتھ کاٹا،اورجب یہ اُس پر حملہ کرنے کے لیے آگ بڑھ رہے ہیں، توہوسکتاہے کہ وہ اپنی جان بچانے کے لیے ایسی بات کررہا ہو، تب بھی نبی کریم (عظم) نے اس بات کاپابند بنایا کہ جب جمیں یہ حکم دیا گیاہے کہ جو آدمی اپنے آپ کومسلمان ظاہر کرتاہو،اس کے ساتھ مسلمانوں کاسامعاملہ کرنا چاہیے۔وہ کس حالت میں اپنے اسلام کا اظہار کررہاہے،اس کاکوئی فرق نہیں کیا گیا۔

آگے اسی طرح کاایک اورواقعہ بیان کرتے ہیں۔

### لاڈلے، لاڈلے زادے

#### حديث ٣٩٣

وفى رواية:فَقَالَ رَسُولُ اللهِ (عَلَيْمُ) أَقَالَ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ وَقَتَلْتَهُ؛ قُلتُ: يَارَسُولَ اللهِ! إِثَّمَا قَالَهَا خَوفاً مِنَ السِّلاجِ، قَالَ: أَفَلا شَقَقْتَ عَنْ قَلبِهِ حَتَىٰ تَعلَمَ أَقَالَهَا أَم لاَ؛ فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا حَتَىٰ ثَمَنَّيتُ أَنِّي أَسلَمتُ يَومَثِنٍ.
يَومَثِنٍ.

مرجمہ مع تشر گے: حضرت اسامہ بن زید (را فرماتے ہیں کہ قبیلہ جہینہ کی ایک شاخ حرقہ تھی۔وہ لوگ بنوحرقہ اور حرقات کہلاتے تھے۔ان کی طرف نبی کریم (سالیق) نے مجھے لشکر لے کر بھیجا(تو کفار کے جس علاقہ پر حملہ کرنے کے لیے ہم گئے تھے، وہ سارامشر کین کاعلاقہ تھا) صبح کے وقت ان کے چشمہ اور قیام گاہ پر ہم نے ان کو جالیا(یعنی ہم نے حملہ کردیا) میں اورایک انصاری ہم دونوں اس قبیلہ کے ایک آدمی پر حملہ کے لیے پہنچ گئے۔جب ہم بالکل اس کے اوپر پہنچے تووہ بول پڑالااللہ الااللہ۔

دوسری روایت میں ہے کہ سب قبیلہ والے بھاگ گئے اور ایک آدمی رہ گیااور ہم اس کے پاس اس کے قتل کے ارادہ سے پہنچ گئے۔جب اس نے ہم کوبالکل اپنے پرچڑھاہواآیادیکھاتو اس نے کلمہ پڑھ لیا۔تووہ انصاری تورک گئے،لیکن میں نے اپنانیزہ اس کی طرف بڑھایااوراس کو قتل کردیا۔ (یہ واقعہ تووہاں ہوگیا) پھرجب ہم مدینہ منورہ واپس آئے تونی کریم (طاقیم) کویہ ساری تفصیلات معلوم ہوگی (سارے حالات آپ (طاقیم) کے سامنے آئے تو)نی کریم (طاقیم) نے مجھے بلاکرفرمایا کہ اے اسامہ! اس آدمی نے طالت آپ (طاقیم) کے سامنے آئے تو)نی کریم (طاقہ الااللہ کہہ دیاتھا،اس کے باوجود تم نے اس کو قتل کردیا؟ میں نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول!

وہ توجان بچارہاتھا( یعنی اس نے لااللہ الااللہ دل سے تھوڑاہی کہاتھا؟ بلکہ جب اس نے دیکھاکہ ہم تلوار لے کر اس کے سرپر پہنچ گئے ہیں تواپنی جان بچانے کے لیے اس نے یہ جملہ کہہ دیا۔ حضرت اسامہ فرماتے ہیں کہ ) حضور( اللہ اللہ اللہ کہنے کے بعد بھی تم نے اس کو قتل کردیا؟ حضوراکرم ( اللہ الاباریہ فرماتے رہے، یہاں تک کہ میں دل میں یہ سوچنے لگاکہ کاش! آج ہی میں مسلمان ہواہوتا۔

افاوات: مطلب یہ ہے کہ اگر آج اسلام لایاہو تاتوچوں کہ حدیث پاک میں آتا ہے ''آلِاسُلاَمُ یَہْدِمُ مَاکَانَ قَبْلَهُ'' کوئی آدمی اسلام قبول کرے تواسلام لانے سے پہلے جتنے بھی بڑے بڑے گناہ کئے تھے، چاہے بیسیوں آدمیوں کو قتل کیوں نہ کیا ہو؛ وہ سب معاف ہوجاتے ہیں۔ان کامطلب یہ تھا کہ میر آج اسلام لانامیرے اس گناہ کے معاف ہونے کاذریعہ بن جاتا۔ یہ جملہ بول کران کا مقصد اپنے آپ کواس گناہ سے پاک صاف رکھناتھا اور کوئی چیز خہیں تھی۔

## كياتم نے اس كادل چيراتھا؟

ایک روایت میں یہ ہے کہ نبی کریم (اٹھا) نے فرمایاکہ اے اسامہ!اس نے لاالہ اللہ کہا، پھر بھی تم نے اس کو قتل کردیا؟ میں نے عرض کیاکہ اے اللہ کے رسول! تلوار کے دُرسے اس نے کہاتھا۔ حضور (اٹھا) نے فرمایاکہ کیاتم نے اس کادل چیر کردیکھا تھاکہ اس نے یہ کلمہ تلوار کے دُرسے کہاہے؟ یعنی اس نے یہ کلمہ سے دل سے پڑھا، یا تلوار کے دُرسے میں میں اس نے یہ کلمہ سے دل سے پڑھا، یا تلوار کے دُرسے

پڑھا؛ یہ تودل سے تعلق رکھنے والی چیزہے۔ تم نے توصرف ظاہری حالت کو دیکھا۔ ہوسکتاہے کہ عین اس حالت میں بھی ایک آدمی سچے دل سے یہ کلمہ پڑھ لے۔ یہ کوئی بعیداور ناممکن بات توہے نہیں۔ اس لیے نبی کریم (علیہ) نے فرمایا کہ کیاتم نے اس کادل چیر کر دیکھاتھا۔

خلاصہ یہ ہواکہ ہروہ چیز جس کا تعلق دل سے ہو،اس معاملہ میں کبھی ہمیں اس بات کی جر اُت نہیں کرنی چاہیے کہ اس کے دل کی نیت کے متعلق کوئی فیصلہ کریں۔ شریعت اس کی اجازت نہیں دیتی۔جومعاملہ بھی دل سے تعلق رکھنے والاہو،اس کو اللہ تعالیٰ کے حوالہ کردینا چاہیے،ہم اس کے متعلق کوئی دوٹوک بات نہیں کہہ سکتے۔ نبی کریم (میلیہ) نے حضرت اسامہ (ریسیہ) کوان کے اس فعل پرباربار ٹوکا۔

### صحابہ کی شان

حضرات ِ صحابہ کرام (ﷺ) کی ایک خاص بات سے تھی کہ کسی چیز پرجب نبی کریم (ﷺ) کی طرف سے ان کو تنبیہ کی جاتی، یا تاکید کے طور پر کوئی بات کہی جاتی، توزندگی میں ایک بارجو بات کہہ دی گئی وہ ان کے دل پر پتھر کی کبیر کی طرح نقش ہوجاتی تھی۔ پھر کبھی اس کے خلاف ہونے کاسوال ہی پیدانہیں ہو تا تھا۔

ایک صحابی نے نبی کریم (علیہ) سے درخواست کی کہ مجھے کوئی نصیحت فرمادیں۔حضور (علیہ) نے فرمایا کہ کسی سے کوئی سوال مت کرنا۔اس کے بعد اگروہ گھوڑے پر سوار ہوتے اور

ہاتھ میں سے کوڑانیچ گرجاتا، تو مجھی کسی مانگتے نہیں تھے کہ میر اکوڑا دو۔ بلکہ خود اترتے، کوڑا اُٹھاتے اور پھر سوار ہوتے۔

ہر صحابی کی یہی شان تھی کہ نبی کریم (اللہ اللہ) کی طرف سے کی جانے والی ہدایت الیم نہیں ہے کہ اس کی طرف سے آدمی غفلت برتے اور بے پرواہی سے کام لے۔ نبی کریم (اللہ اللہ کی طرف سے جب ایک مرتبہ تنبیہ کردی گئی تو ایک موسمن کی شانِ ایمانی کا تقاضہ یہی ہے کہ زندگی بھر کے واسطے وہ بات اس کے قلب پر نقش ہوجانی چاہیے۔

### محسی کاساتھ نہ دیا

حضرت اسامہ (رہ کے ساتھ جب ایک مرتبہ یہ معاملہ پیش آگیا،اس کے بعد حضرت علی (رہ کے دورِ خلافت میں جب حضرت علی (رہ کا دور حضرت معاویہ (رہ کے در میان اجتہادی نظریات کے اختلاف کے پیش نظر آپس میں جنگ کی نوبت آئی،تو مسلمانوں ہی کے دولشکر آپس میں کرام (رض اللہ عہ) میں تین گروہ ہوگئے تھے۔ آپس میں گرائے۔اس زمانہ میں حضراتِ صحابہ کرام (رض اللہ عہ) میں تین گروہ ہوگئے تھے۔ ان میں سے اکثر تو حضرت علی (رہ کی طرف ہوگئے تھے۔ بعض حضرت معاویہ (رہ کی طرف تھے۔ اور بعض غیر جانبدار (Neutral) تھے، یعنی کسی کی طرف نہیں تھے۔وہ اس سے الگ تھلگ رہے تھے، انہیں میں اپنے آپ کوالگ ہی رکھے تھے۔اس وقت جولوگ اس سے الگ تھلگ رہے تھے، انہیں میں سے حضرت اسامہ (رہ کی کا تعلق نبی کریم (اٹھ) کے گھرانہ کے ساتھ بالکل گھر جیساتھا۔ بخاری شریف میں روایت ہے کہ ایک مرتبہ نبی کریم (اٹھ) نے کے ساتھ بالکل گھر جیساتھا۔ بخاری شریف میں روایت ہے کہ ایک مرتبہ نبی کریم (اٹھ)

ا پنی ایک ران پر حضرت اسامہ (ریش) کو بٹھایا اور دوسری ران پر حضرت حسن (ریش) کو بٹھایا اور اللہ تعالیٰ سے فرمایا کہ اے اللہ! میں ان دونوں سے محبت رکھتاہوں، تو بھی ان سے محبت رکھیو۔ (بحناری شدینے، ۳۵۲۸ سنن النائی الکسری، ۸۱۸۲۸)

بہر حال! میں توبہ بتاناچاہتاہوں کہ حضرت اسامہ ﴿ قُو آپ ﴿ اللَّهِ ﴾ کے اور حضرت علی ﴿ وَهُو اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَلَ لَكُو اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَلَ لَكُو اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَلَ لَكُو اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَ لَكُو اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَ لَكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَ لَكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا لَكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا لَكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلّ

## مجھے جر اُت نہیں ہوتی

اور حفرت علی (ایس) امیر الموسمنین سے اور اہل حق کے نمائندے سے، اس لیے ہر ایک کافریضہ بناتھاکہ ان کا تعاون کرکے ان کاساتھ دیتا۔اور جنہوں نے اس معاملہ میں غیر جانبداررہ کریاکسی اور طریقہ سے کمی کوتاہی سے کام لیاتھاتو حضرت علی (ایس) اس معاملہ میں ان کے ساتھ بڑے سخت واقع ہوئے سے بخاری شریف ہی میں ایک واقعہ موجودہ کہ اس کے بعد حضرت علی (ایس) کے دورِ خلافت میں کسی ضرورت سے حضرت اسامہ (ایس) نے حضرت علی (ایس) کے دورِ خلافت میں کسی ضرورت سے حضرت اسامہ (ایس) نے حضرت اسامہ (ایس) نے بعد حضرت اسامہ (ایس) نے بیاکہ وہ پوچیس کے کہ انہوں نے ہمارا ساتھ کیوں نہیں دیا تھا؟توجواب میں ان کومیری طرف سے یہ کہناکہ اگر میں آپ کوشیر کے منھ میں دیکھاتواس بات کو پہند کرتاکہ آپ کے ساتھ ساتھ میں بھی ہوتا، لیکن آپس کی یہ جنگ ایک ایس چیز

ہے جس میں مجھے جراً ت نہیں ہوتی (بحناری شرین،۱۱۰) چول کہ یہ ایک الی بات تھی جس پر نبی کریم (منافظ) ان کو ایک مرتبہ تنبیہ کرچکے تھے،اس لیے آئندہ اس کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔اسی لیے انہول نے اس معاملہ میں اپنے آپ کوالگ رکھا تھا۔

## تب تم کیاجواب دوگے؟

#### حدیث ۳۹۳

عَنْ جُندُبِ بِنِ عَبدِاللّهِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ( عَلَيْمُ) بَعَثَ بَعِفًا مِّنَ الْمُسْلِمِيْنَ إِلَى قَوْمِ مِّنَ الْمُسْلِمِيْنَ قَصَدَ لَهُ فَقَتَلَهُ، وَأَنَّهُ مُرالتَقُوا، فَكَانَ رَجُلٌ مِّنَ المُسلِمِينَ قَصَدَ لَهُ فَقَتَلَهُ، وَأَنَّ رَجُلاً مِّنَ المُسلِمِينَ قَصَدَ لَهُ فَقَتَلَهُ، وَأَنَّ رَجُلاً مِّنَ المُسلِمِينَ قَصَدَ فَقَتَلَهُ، وَكُنَّا نَتَحَلَّثُ أَسَامَةُ بِنُ زَيدٍ، فَلَبَّا رَفَعَ السَّيفَ قَالَ: لاَ إِللهَ إِلاَّ اللهُ، فَقَتَلَهُ، فَخَاء المُسلِمِينَ قَصَدَ وَلَمَ المُسلِمِينَ قَصَدَ وَقَتَلَهُ، فَعَالًا وَأَحْبَرَهُ، حَتىٰ أَحْبَرَةُ خَبْرَ الرَّجُلِ كَيفَ صَتَعَ، فَلَعَامُهُ فَسَأَلَهُ وَأَحْبَرَةُ، حَتىٰ أَحْبَرَةُ خَبْرَ الرَّجُلِ كَيفَ صَتَعَ، فَلَعَامُهُ فَسَأَلَهُ وَأَحْبَرَةُ، حَتىٰ أَحْبَرَةُ خَبْرَ الرَّجُلِ كَيفَ صَتَعَ، فَلَعَامُهُ فَسَأَلَهُ وَأَحْبَرَةُ، حَتىٰ أَحْبَرَةُ خَبْرَ الرَّجُلِ كَيفَ صَتَعَ، فَلَعَامُهُ فَسَأَلهُ، فَقَالَ: وَلِمَ المَسلِمِينَ وَقَتَلَ فُلاَناً وَفُلاَناً وَفُلاَناً وَفُلاناً وَعَلَى لَهُ وَالْمُعَلِمُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَأَحْبَرَهُ عَتَى أَلْكُوا اللّهُ وَالْمَعَلُولُ اللّهُ وَالْمُعِينَ وَقَتَلَ فُلاَنا وَفُلاناً وَفُلاناً وَعُلَى لَا فَقَالَ: وَلَكُونَ مَعْمَ اللّهُ إِلاَ اللهُ إِلاَّ الللهُ إِللّهُ إِللّهُ إِللّهُ إِللّهُ إِللّهُ إِللّهُ إِللّهُ إِللّهُ إِلاَ اللهُ إِلاَ اللهُ إِلاللهُ إِللّهُ إِلاَ اللهُ إِلاَ اللهُ إِلاَ اللهُ إِلاَ اللهُ إِلاَ اللهُ إِلّا اللهُ إِلاَ اللهُ إِلاَ اللهُ إِللهُ إِللهُ إِلّا اللهُ إِلّا اللهُ إِللّهُ إِلّا اللهُ إِلّا الللهُ إِلّا اللهُ إِلّا اللهُ إِلّا اللهُ إِلّا اللهُ إِلّا اللهُ إِلّا الللهُ إِلّا الللهُ إِلّا اللهُ إِلّا اللهُ إِللهُ إِللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا مَا عَلَى مَا الْقِيَامَةِ وَاللّهُ وَاللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ إِللللهُ إِللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ إِللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللل

ترجمہ: حضرت جندب بن عبداللہ (رائی) سے منقول ہے کہ نبی کریم (سائیلیاً) نے مشرکین کی ایک قوم کی طرف ایک لشکر بھیجا۔ جب دونوں کی آپس میں جنگ ہوئی تو مشرکین میں ایک بڑابہادرآدمی تھا، جس مسلمان کاوہ رخ کرتا، اس پر حملہ آور ہوکر اس کو قتل کر دیتاتھا۔ چنانچہ ایک مسلمان آدمی اس کی بے خبری کا منتظر رہا، تاکہ وہ اس پر حملہ کرے۔ (حضرت جندب بن عبداللہ (رہائی) کہتے ہیں کہ وہ مسلمان جو اس

مشرک کی بے خبری کامنتظر تھاوہ حضرت اسامہ بن زید (ﷺ) تھے۔)جب انہوں نے موقع یالیا اور دیکھا کہ وہ غافل ہے تواس کو مارنے کے لیے اس اندازسے تلواراُٹھائی کہ اس کو جوابی حملہ کرنے کا موقع ہی نہ ملا (غفلت کا مطلب یہی تھا کہ وہ جوابی کارروائی نہ کریائے اوراس سے پہلے ہی اس کا معاملہ ختم ہوجائے۔ خیر! جب انہوں نے تلواراُٹھائی اوراس نے بھی دیکھاکہ اب میرے پاس دفاع کا کوئی موقع نہیں ہے) تو فوراً اس نے کلمہ لااللہ الااللہ پڑھالیکن حضرت اسامہ (ﷺ نے اس کو قتل کر دیا۔ (گویاوہ اس کاکلمہ سننے کے باوجود بھی رکے نہیں )اس جنگ میں جب مسلمانوں کو کامیابی ہوئی تواس کی خبر دینے سارے حالات بتائے اوراس میں اس بہادر کا واقعہ بھی سنایا کہ اس نے کئی مسلمانوں کو قتل کیااورجب اس پر حضرت اسامہ (ﷺ) نے حملہ کیاتواس نے کلمہ لااللہ الااللہ پڑھا، کیکن حضرت اسامہ (ﷺ) کے ہاتھوں وہ قتل ہوا حضور (ﷺ) نے حضرت اسامہ (ﷺ) کوبلایااور بوچھاکہ تم نے اس کو قتل کیوں کیا؟ حضرت اسامہ ( اللہ ) نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! اس نے مسلمانوں کو بہت نقصان پہنجایا، کئی آدمیوں کے نام لے کرکہاکہ فلال اور فلال کواس نے قتل کیا،اور پھرجب میں اس پر حملہ آور ہوا اوراس نے میری تلوار کواینے سرپر دیکھا کہ وہ اپناکام کرنے جارہی ہے تو اس نے لااللہ الااللہ کہہ دیا۔حضور (تَالَّيْنِمُ) نے فرمایا کہ کیاتم نے اس کو قتل کردیا؟ حضرت اسامہ (رہا ) کہتے ہیں:جی ہاں۔ تو آپ ( تاہی ) نے فرمایا کہ اے اسامہ! قیامت کے روز جب اس آدمی کایہ کلمہ لااللہ الااللہ تمہارے خلاف دعویٰ دائر کرے گا؛ توتم میرے لیے دعاءِ مغفرت کیجئے۔اس کے جواب میں پھر حضور (سُاٹیٹی) نے یہ فرمایاکہ قیامت کے روزجب وہ آئے گاتواس کے لااللہ الااللہ کا کیاجواب دوگے؟ حضور (سالیے) بار باریمی جملہ فرماتے رہے۔ افادات: اس موقع پرشراح نے یہ بھی نقل کیاہے کہ بعض محدثین نے نقل کیا ہے کہ حضور (علیہ) نے جب ان کے لیے دعاءِ مغفرت کی، تواللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت اسامہ (ریہ) کی توبہ بھی نازل ہوئی۔

## اب فیصلہ ظاہر پر ہو گا

#### حدیث ۳۹۵

عَنْ عَبِاللهِ بِي عُتبَةَ بِنَ مَسعُودٍ قَالَ: سَمِعتُ عُرَبِنَ الْخَطَّابِ يَقُولُ: إِنَّ نَاساً كَانُوَا يُؤْخَذُونَ بِالوَحِي فِي عَهِدِ رَسُولِ اللهِ ( كَاللهِ ( كَاللهُ )، وَإِنَّ الوَحَى قَدِ القَطَعَ، وَإِثَمَا نَأْخُذُ كُمُ الأَن بِمَا ظَهَرَ لَنَا مِنْ أَعَمَالِكُمْ، فَمَنْ أَظَهَرَ لَنَا خَيراً أَمَّنَا كُمُ الأَن بِمَا ظَهَرَ لَنَا مِنْ أَعَمَالِكُمْ، فَمَنْ أَظَهَرَ لَنَا سُوء أَلَمْ تَأْمَنُهُ وَلَمْ الْمُ يُعَاسِبُهُ فِي سَرِيرَتِهِ شَيْعٌ، اللهُ يُعَاسِبُهُ فِي سَرِيرَتِه، وَمَنْ أَظَهَرَ لَنَا سُوء أَلَمْ تَأْمَنُهُ وَلَمْ نُصَدِّقَهُ وَلَمْ اللهُ عَلَيْ عَمِي اللهُ عَلَيْ اللّهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الْعُلِي اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعَلِي اللهُ المُعَلّمُ اللهُ المُعَلّمُ اللهُ اللهُ المُعْمِلِ اللهُ المُعَلّمُ اللهُ اللهُ المُعِلَمُ المُعَلّمُ اللهُ المُعْمَلُولُ المُعَلَ

مرجمہ: حضرت عبداللہ بن عتبہ بن مسعود (را فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عمر (راف) کو یہ فرماتے ہوئے سناکہ نبی کریم (سافی) کے زمانہ میں لوگوں کووحی کی وجہ سے پکڑا جاتا تھا۔ اب وحی کاسلسلہ تو منقطع ہوگیا اس لیے تمہارے جو ظاہری اعمال ہیں، اسی کے مطابق ہم تمہارے ساتھ معاملہ کریں گے۔

افادات: یعنی بعض منافقین جواپنے آپ کو مسلمان ظاہر کرتے تھے، اور نبی کریم (اللہ) بھی ان کے ساتھ مؤمنوں ہی کاسامعاملہ کرتے تھے؛ لیکن جب ان کے متعلق خاص طور پر بذریعہ کوی حضوراکرم (اللہ) کو بتلایاجاتا، توان کے ساتھ مشرکوں کاسا معاملہ کیا جاتا۔ مطلب بیہ ہے کہ کوئی آدمی اپنے آپ کوموسمن ظاہر کررہا ہے لیکن وحی نے آکراس کے خلاف کوئی

چیز بتلائی توظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے جووحی آئی ہے اس کی وجہ سے اس کے ساتھ وہی معاملہ کیاجائے گا۔حضرت عمر (رازی) فرماتے ہیں کہ) اب وحی کاسلسلہ تو منقطع ہو گیااس لیے تہارے جوظاہری اعمال ہیں،اسی کے مطابق ہم تمہارے ساتھ معاملہ کریں گے۔چنانچہ جوآدمی ہمارے سامنے اپنے آپ کو بھلا ظاہر کرے گایعنی کلمہ اسلام پڑھے گا، نمازاداکرے گا،ز کوۃ اداکرے گااور ہمیں اس میں مسلمانوں کی سی علامتیں نظر آئیں گی، توہم اس کوجان ومال کی گارنٹی دیں گے، اپنے قریب کریں گے، مسلمانوں کاسامعاملہ کریں گے اورا پنی جماعت میں اس کوداخل کریں گے،اس کے اندر کے حال سے ہمیں کوئی لینادینانہیں ہے، اندر کے معاملہ کا حساب قیامت کے روز اللہ تعالیٰ اس سے لیں گے۔ یہاں دنیامیں تووہ اپنے آپ کو جبیا ظاہر کررہاہے؛ہم اس کے ساتھ ویہاہی معاملہ کریں گے۔اورجو آدمی ہمارے سامنے اپنے آپ کوبراظاہر کرے گایعنی کافرول کاسامعاملہ کرے گاتوہم نہ تواس کو جان ومال کی امان دیں گے،اورنہ اس کو مسلمان قراردیں گے،چاہے اس کے اندر کچھ بھی ہو۔اس کے اندر کا معاملہ اللہ کے حوالہ ہے۔

مطلب یہ ہے کہ ہمارے لیے توشریعت کی طرف سے یہی تاکید کی گئی ہے کہ جو آدمی ہمارے ساتھ معاملہ ہمارے سامنے اپنے آپ کوجس طرح ظاہر کرتاہے،اس کے مطابق ہم اس کے ساتھ معاملہ کریں،اوراس کے دل میں کیاہے اس کے متعلق کوئی تردداورشک وشبہ کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے،اس کواللہ تعالی کے حوالہ کیاجائے۔